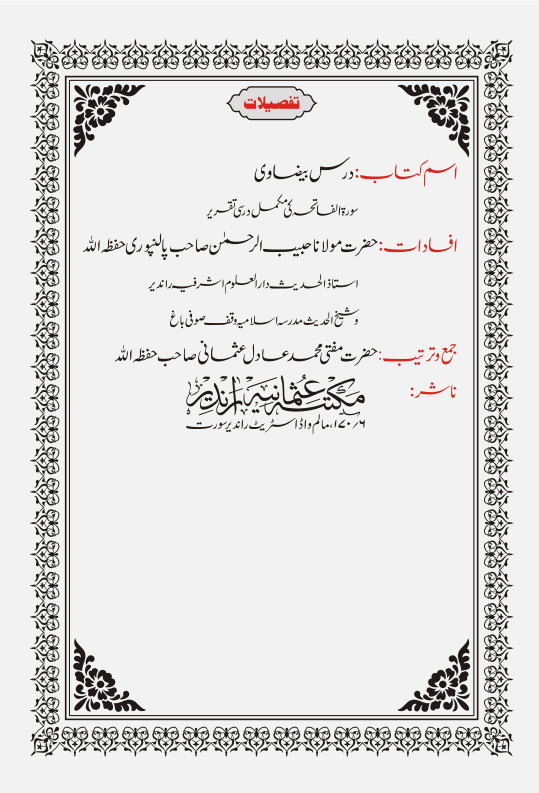
# ر المراب و الفاتح كي مكمل درسي تقرير المورة الفاتح كي مكمل درسي تقرير

افرات

حضرت مولا ناحبیب الرحمٰن صاحب پالن پوری حفظ لند استاذ الحدیث دارالعلوم انثر فیدراند پر شیخ الحدیث مدرسه اسلامیه وقف صوفی باغ ،سورت

بع ورتیب (مفتی) هجرین این استان این (مفتی) این این دارالعلوم اشرفیه، راند پر





# فهرست

| صفحہ | عناوين                                                  | نمبر |
|------|---------------------------------------------------------|------|
| 11   | دعائيه کلمات : حضرت مولا نا حبيب الرحمٰن صاحب پالن پوری | *    |
| 11   | ىپىش لفظ: محمد عادل عثمانى                              | *    |
| 10   | صاحب افادات كالمخضر تعارف                               | *    |
| 17   | مباديات                                                 |      |
| ١٢   | تفسير کی لغوی شخقیق                                     | 1    |
| 17   | تاویل کی لغوی شخقیق                                     | ۲    |
| 12   | تفسير کی اصطلاحی تحقیق                                  | ٣    |
| 12   | تاویل کی اصطلاحی تحقیق                                  | 7    |
| 14   | تفسيراور تاويل ميں فرق                                  | ۵    |
| ١٨   | علم تفسير كاموضوع                                       | ۲    |
| IA   | علم تفسير کی غرض وغايت                                  | 4    |
| ١٨   | علم تفسير كےاستمداد                                     | ٨    |
| 19   | علم تفسير كاحكم                                         | 9    |
| 19   | علم تفسير کی فضيات                                      | 1+   |
| 19   | علم تفسير كامقام                                        | 11   |
| 19   | علم تفسير كاواضع                                        | 11   |

| ۲٠ | علم تفسير كاما خذ           | ١٣ |
|----|-----------------------------|----|
| ۲٠ | مصنف دليتيمليه كخ قشر حالات | 16 |
| 71 | اسماء سورة الفاتحة          |    |
| ۲۲ | سورة الفاتحه                | 10 |
| ۲۲ | سورهٔ ام القرآن             | 17 |
| ۲۳ | سورهٔ اساس القرآن           | 14 |
| ۲۳ | سورة الكنز                  | 1/ |
| ۲۳ | سورة الوافية                | 19 |
| ۲۳ | سورة الكافية                | ۲٠ |
| ۲۳ | سورة الحمد<br>سورة الحمد    | ۲۱ |
| ۲۳ | سورة الشكر                  | ۲۲ |
| ۲۳ | سورة الدعاء                 | ۲۳ |
| ۲۴ | سوره تعليم المسئليه         | ۲۳ |
| 20 | سورة الصلوة                 | ۲۵ |
| ۲۴ | سورة الشافيه بسورة الشفاء   | ۲۲ |
| ۲۴ | سورهٔ السبع الشاني          | ۲۷ |
| ۲۴ | بسم الله الرحمن الرحيم      |    |

درس بيضاوي

| ۲۵         | جزئيت قرآن کا دعويٰ             | ۲۸ |
|------------|---------------------------------|----|
| ra         | جزئيت فاتحه کا دعويٰ            | 49 |
| ۲۵         | لفظ اسم كى بحث                  |    |
| ۲٦         | نحوی بحث                        | ۳. |
| ۲٦         | يهال کس کومحذوف ما نيس؟         | ۳۱ |
| ۲۷         | ایک اعتراض کا جواب              | ٣٢ |
| ۲۸         | بکسی ہے؟                        | ٣٣ |
| ۲۸         | ایک اعتراض کا جواب              | ٣٣ |
| 49         | بسم اللَّه كي باء پر كسره كيون؟ | ۳۵ |
| ۳.         | لغوى بحث                        | ٣٧ |
| ٣٢         | اسم کی لغات                     | ٣٧ |
| ٣٢         | اسم کی و حباتسمیه               | ٣٨ |
| ٣٢         | علم کلام کی بحث                 | ٣٩ |
| mm         | اختلاف علاء                     | ۴. |
| ٣۴         | اسم صفت کے معنیٰ میں            | ۱۲ |
| ٣۴         | ایک اعتراض کا جواب              | ۲۲ |
| <b>7</b> 0 | رسم الخط کی بحث                 | ٣٣ |

| ra  | لفظالله كىبحث                                   |    |
|-----|-------------------------------------------------|----|
| ٣۵  | قد ماء فلاسفه کامذ بهب اور لیل                  | 44 |
| ٣٩  | جمهور کا <b>ن</b> ذ ہب                          | 20 |
| ٣٩  | لفظ اللَّه كيا ہے؟                              | 7  |
| ٣٦  | وليل حصر                                        | 7  |
| ٣٧  | اسم مشتق کی بحث                                 | 44 |
| ٣٧  | الله اوراله میں فرق                             | ٩  |
| ٣٧  | اللَّه كامشتق منه كيا ہے؟                       | ۵٠ |
| ٣٨  | علم کی بحث                                      | ۵۱ |
| ٣٩  | صفت مشتق کی بحث                                 | ۵۲ |
| ۴٠  | لفظالله غیر عربی ہے                             | ۵۳ |
| ۴٠  | قراءت کی بحث                                    | ۵۲ |
| ١٣١ | لفظ الرحمٰن الرحيم كىبحث                        |    |
| 61  | الله تعالی کے لئے رحمت کا لفظ کیوں استعمال ہوا؟ | ۵۵ |
| ۲۲  | رحمٰن میں معنیٰ کی زیادتی ہے                    | ۵۲ |
| ٣٣  | رحمٰن کی تقدیم کی وجہ                           | ۵۷ |
| 44  | لفظار حمن کی نحوی بحث                           | ۵۸ |

| 40         | لفظ الله، رحمٰن اور رحیم کے انتخاب کی وجبہ   | ۵۹ |
|------------|----------------------------------------------|----|
| 40         | الحمد لله كىبحث                              |    |
| 40         | حد، مدح اور شکر کی تعریف اوران کے مابین نسبت | +  |
| ٣٦         | ایک اعتراض کا جواب                           | 71 |
| <b>۴</b> ۷ | نحوی بحث                                     | 45 |
| ۴۸         | الف لام کی بحث                               | 42 |
| ۴۸         | رب العالمين كى بحث                           |    |
| ۴۸         | لفظارب كي شحقيق                              | 40 |
| <b>۴</b> ٩ | لفظ عالمين كي تحقيق                          | 40 |
| <b>۴</b> ٩ | عالم كامصداق                                 | YY |
| ۵٠         | عالمین جمع کیوں لائے؟                        | 42 |
| ۵٠         | عالمین جمع سالم کیوں لائے؟                   | ۸۲ |
| ۵۱         | عالم كامصداق ثاني                            | 49 |
| ۵۱         | عالم كامصداق ثالث                            | ۷٠ |
| ۵۱         | الرحمٰن الرحيم كىبحث                         |    |
| ۵۲         | لفظ مالک کی بحث                              |    |
| ۵۲         | ندابب                                        | ۷۱ |

| ۵۲ | قول اول کی دلیل                              | ۷٢        |
|----|----------------------------------------------|-----------|
| ۵۳ | قل ثانی کے دلائل ووجوہ ترجیح                 | ۷٣        |
| ۵۳ | لفظ يوم كى بحث                               |           |
| ۵۳ | لفظ الدين كى بحث                             |           |
| ۵۳ | ایک اعتراض کا جواب                           |           |
| ۲۵ | اوصاف اربعه ذکر کرنے کی وجہ                  |           |
| ۲۵ | ایاک نعبدوایاک نستعین                        |           |
| PG | اياك كى كاف كى بحث                           | ۷۴        |
| ۵۸ | نحوی بحث                                     | ۷۵        |
| ۵۸ | عبادت اوراستعانت كامفهوم                     | ۷٦        |
| ۵۸ | عبادت کے لغوی معنیٰ                          | <b>44</b> |
| ۵۸ | عبادت کے اصطلاحی معنیٰ                       | ۷۸        |
| ۵٩ | استعانت کے لغوی معنی                         | ۷٩        |
| ۵٩ | نعبداور ستعین جمع کیوں لائے؟                 | ۸٠        |
| ٧٠ | تقدیم ایاک کی بحث                            | ΛI        |
| 71 | ایاک کومکررلانے میں کیا حکمت ہے؟             | ۸۲        |
| 11 | عبادت کواستعانت پرمقدم کرنے میں کیا حکمت ہے؟ | ۸۳        |

| 44  | اهدنا الصراط المستقيم                       |     |
|-----|---------------------------------------------|-----|
| 44  | آیت کا ماقبل سے ربط                         |     |
| 44  | ہدایت کی تحقیق اوراس کے انواع واجناس کی بحث | ۸۴  |
| 44  | ہدایت کی انواع واجناس                       | ۸۵  |
| 40  | ہدایت کی جنس اول                            | 7   |
| 400 | <i>ېد</i> ايت کې ځښ ثانی                    | ۸۷  |
| 400 | <i>ېد</i> ايت کې <sup>جن</sup> س ثالث       | ۸۸  |
| 40  | ہدایت کی جنس رابع                           | ۸9  |
| 40  | ایک اعتراض کا جواب                          | 9+  |
| 77  | آ مراوردا عی کا مصداق                       | 91  |
| 77  | لفظ صراط کی تحقیق                           | 97  |
| 42  | صراطمتنقیم سے کیامراد ہے؟                   | 91" |
| 42  | صراط الذين انعمت عليهم                      |     |
| 72  | نحوی بحث                                    | ٩٣  |
| 42  | ایک اعتراض کا جواب                          | 90  |
| ۸۲  | انعت عليهم كامصداق                          | 97  |
| ۸۲  | نعمت کی ابحاث                               | 9∠  |

| ۸۲ | غير المغضوب عليهم ولاالضالين |       |
|----|------------------------------|-------|
| ۸۲ | تر کیب اول                   | 91    |
| 49 | تر كيب ثاني                  | 99    |
| ۷٠ | ایک اعتراض کا جواب           | 1 • • |
| ۷۱ | تر كيب ثالث                  | 1+1   |
| ۷٢ | تر كيب رابع                  | 1+1   |
| ۷٢ | تر کیب خامس                  | 1+1"  |
| ۷٢ | لفظ غضب كي تحقيق             | 1+1~  |
| ۷٣ | ایک اعتراض کا جواب           | 1+0   |
| ۷٣ | لفظ صلال کی شخقیق            | 1+4   |
| ۷٣ | لفظآ مین کی بحث              | 1+4   |

#### دعائيه كلمات

ازاستاذمحتر م حضرت اقدس مولا نا حبیب الرحمٰن صاحب پالن پوری دامت بر کاتهم استاذالحدیث دارالعلوم اشر فیه عربید را ندیر ، ضلع سورت

بِسْمِ اللهِ الرَّحْين الرَّحِيْمِ

نحملاو نصلى على رسوله الكريم

بندهٔ ناچیز نے مظاہر علوم سہار نپورسے فراغت پانے کے بعد آٹھ سال مدرسہ گلزار حسینیہ اجراڑہ ضلع میر ٹھ، یو پی میں تدریسی خدمات انجام دی۔اس کے بعد ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ اِلله صلح سے تاحال دار العلوم اشر فیہ عربیہ راندیر ، ضلع سورت میں تدریسی خد مات انجام دے رہا ہے۔ یہاں دار العلوم اشر فیہ آنے کے بعدا یک عرصہ تک بیضا وی شریف زیر درس رہی۔ ہرسال طلباء کا پی لکھنے کا اہتمام کرتے تھے۔

پچھلے سالوں میں عزیزم حضرت مولا نامفتی مجمہ عادل عثانی سلمہ نے جوصاحبزاد ہے ہیں رفیق محمر محرت مولا نامفتی محرت مولا نامفتی عارف حسن عثانی قدس اللہ سرہ کے۔انہوں نے اہتمام سے اسباق کی پابندی کرتے ہوئے سبق کی کا پی لکھ کر پھراس کوصاف کر کے بیہ کتا بچہ تیار کیا۔ بیانہی کی کاوش کا نتیجہ ہے۔اللہ تعالی عزیز مفتی محمہ عادل عثانی کی اس کاوش کو شرف قبولیت بخشے اور ناچیز کے لئے ذریع پر نجات بنائے۔آمین یارب العالمین

احقر حبیب الرحمن پالن پوری خادم دارالعلوم اشر فید عربیه راند بر،سورت

#### ييش لفظ

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْيِن الرَّحِيْمِ

علم تفسیر علوم دینیہ میں نہایت اعلیٰ مقام رکھتا ہے۔ اس علم پر مختلف کتابیں ہر دور میں لکھی گئی ہیں اور ان شاء اللہ لکھی جائیں گی۔ مگر ان کتابوں میں ساتویں صدی کے محقق علا مہ ابوالخیر عبد اللہ ناصر الدین بیضاوی الشافعی (المتوفی ۱۸۲ ہے ہے) کی شہرہ آفاق کتاب بیضاوی شریف اینے طرز وانداز میں منفر د، انوکھی اور البیلی کتاب ہے۔ اس کتاب کے پڑھنے سے ہی صاحب کتاب کے علمی تعمق کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس کتاب کی خوبی یہ ہے کہ پینفسیر کے ساتھ ساتھ نحو، صرف الغت، قراءت وغیرہ مختلف علوم کی بھی جامع ہے۔ انہیں خوبیوں کی وجہ سے اکثر مدارس اسلامیہ میں اس کو داخل نصاب کیا گیا ہے۔

لیکن!اس کتاب کو پڑھانا ہر کس وناکس کے بس کی بات نہیں ہے۔ مگر حق تعالیٰ شانہ نے استاذ محتر م حضرت مولانا حبیب الرحن پالن پوری صاحب دامت برکاتہم کومشکل سے مشکل مسائل کو چٹکیوں میں حل کرنے اور معرکۃ الآراء مباحث کو مہل انداز میں گھول کر پلادینے کا ملکہ و خوبی وافر مقدار میں عطاء فر مائی ہے۔

بندہ جب اسلم الے صیں دورہ حدیث کا طالب علم تھا اور یہ کتاب حضرت الاستاذ کے زیر درس تھی تو حضرت الاستاذ نے اس کی درسی تقریر بڑی محنت ولگن اور عرق ریزی سے فر مائی تھی۔ بندہ نے اس کو قلمبند کر لیا تھا اور اس وقت سے ارادہ تھا کہ اس کوزیور طبع سے آراستہ کیا جائے تا کہ اپنے ساتھا وروں کے لئے بھی نافع بن جائے مگر مختلف اعذار ومشاغل سے بینخواب شرمندہ تعبیر نہ ہوسکا۔

اس دوران کچھ طلباء کو معلوم ہوا کہ بندہ کے پاس بیضاوی شریف کی کا پی ہے تواس کی فوٹو کا پی طلب کرنے گئے۔ پھرایک بارداعیہ پیدا ہوا کہ جلداز جلداس درس تقریر کو مرتب کرلی جائے۔ چنا نچ ششاہی اسم بالے ھی تعطیلات میں فرصت کے لمحات کو غنیمت جان کراس درسی تقریر کو کمپوز کیا۔ جعد میں اس کو حضرت الاستاذ کی خدمت میں پیش کیا۔ حضرت الاستاذ نے بڑی عرق ریزی سے اس مسودہ پر دومر تبہ نظر فر مائی اور مناسب اصلاح بھی فر مائی۔ بجیب بات جس کا اندازہ ہوا کہ اب جب کہ حضرت الاستاذ کے ذمہ بیضاوی شریف نہیں رہی مگر پھر بھی آپ کو اس پر عبور کتنا ہے۔ نیز حضرت الاستاذ نے اس پر تا ئیدی کلمات تحریر فر ماکر احسان عظیم فر ما یا ہے۔ حق تعب الی شانہ حضرت الاستاذ کو دارین میں بہترین اجرعطاء فر ما کیں۔ (آمین)

پیش نظررساله میں درج ذیل خوبیاں ہیں۔

\* بیدرسی تقریر حضرت الاستاذ ہی کے طرز پر قلمبند کی گئی ہے۔

\*مناسب عناوین سے مزین کیا گیاہے۔

\* حضرت الاستاذ کی نظر ثانی کے بعد ہی قارئین کی خدمت میں پیش کی جارہی ہے۔

\*حضرت الاستاذ کے تائیدی کلمات شامل ہے۔

\*طوالت کے پیش نظر عربی عبارت کوچھوڑ کر فقط قاضی صاحب کی تقریر کو مہل انداز میں پیش کیا گیا ہے۔

اخیر میں بندہ پھرایک بارحضرت الاستاذ کاشکرادا کرتا ہےاورد عاءکرتا ہے کہ حق حب ل مجدہ حضرت الاستاذ کے علم عمل عمراورعزت میں خوب خوب برکتیں نصیب فر مائیں اور عب فیت کے ساتھ ان کے سابی عاطفت کوہم خوردوں پر قائم ودائم رکھیں ۔ (آمین)

نیز بندہ شکر گزار ہے محترم ومکرم حضرت مفتی طاہر سورتی صاحب زید مجد ہم کا جنہوں نے بہت ہی مخضر وقت میں اس رسالہ کی صحیح کا کام انجام دیا اور ساتھ ہی مفید مشوروں سے نوازا۔ حق تعالی شاند آپ کودارین کی خوبیوں سے مالا مال فرمائیں اور انہیں اپنی محنت کا بھر پورصلہ نصیب فرمائیں۔ (آمین)

ایں دعاءازمن واز جملہ جہاں آمین باد۔

فقط والسلام

محمه عادل عثاني

۸۱۲۲۱۱۹۱۱

٣١/٢/٠٢٠٦ء

#### صاحب افادات كامختصر تعارف

آپ کا نام حبیب الرحمن بن یوسف یالن پوری ہے۔آپ کی سن ولا دے محفوظ نہیں ہے۔آپ نے ابتدائی کچھعلیم دارالعلوم اشرفیہ میں حاصل کی۔ بیروہ دورتھا جبآپ کے برادر ا كبرمحدث كبير حضرت اقدس مفتى سعيدصاحب يالن يورى داليُّفايه دارالعلوم اشر فيه ميس موجود تتھ\_ پھر مفتی صاحب کے دارالعلوم دیو بند منتقل ہونے کے بعد آپ نے بھی دارالعلوم دیو بند کارخ کیا اوروہاں درجہ نمتوسط کی تعلیم حاصل کی۔ پھرمظا ہرعلوم سہار نپورتشریف لائے اور • • ہما ء میں فراغت حاصل کی۔آپ کے اساتذہ میں حضرت اقدس شیخ پینس جو نپوری صاحب رایٹھلیہ، حضرت مولا ناعاقل صاحب دامت بركاتهم ،حضرت مولا نامفتى مظفر حسين صاحب داليُّفايه،مولا ناسلمان صاحب مظاہری رطیقیایہ وغیرہم قابل ذکر ہیں ۔فراغت کے بعدآ ٹھےسال تک مدرسه گلز ارحسینیہ اجراڑہ (یو پی) میں خدمات انجام دی۔ <u>۱۹۸۸ء</u> میں آپ کا تقرر دارالعلوم اشرفیہ میں ہوا۔اور آپ نے نہایت محنت وکگن ہے مختلف فنون کی کتا بوں کا درس دیا اور الحمد للددے رہے ہیں۔آپ کے زیر درس نفحۃ العرب، شرح تہذیب، شرح عقا ئد مختصر المعانی ، ہدا ہے۔ ثالث، سفیت البلغاء،مشكوة شريف، نخبة الفكر بيضاوى شريف،موطاامام مجمد داليُّلي، نسائى شريف،تر مذى شريف اورمسلم شريف جلد ثاني وغيره ربى \_مدرسه اسلاميه وقف صوفي باغ ميں يانچ سال سے صحیح بخاری شریف بھی پڑھارہے ہیں۔موصوف پیرطریقت رہبرشریعت حضرت مولا ناقمرالز ماں صاحب الله آبادی دامت برکاتهم کے خلیفہ ومجاز ہونے کا بھی شرف حاصل ہے۔ حق تعالیٰ آپ کے سامہ کو عافیت سے تادیر قائم رکھے (آمین)

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْيِن الرَّحِيْمِ

#### مباديات

زمانۂ قدیم سے بیدستور چلاآرہا ہے کہ کتاب کے شروع میں مبادیات کا تذکرہ کرتے ہیں تاکہ کتاب علی وجہ البصیرت شروع ہو۔ بعض علماء نے مبادیات کل دس بست لائے ہیں جن کو مبادیات عشر کہاجا تا ہے۔ مبادیات کواختصار کے ساتھ پیش کیا جا تا ہے۔ تفسیر کی لغوی تحقیق

لفظ تفسير كس م مشتق ہے؟ اس سلسله ميں دوقول ہيں۔

(۱) تفسیر باب تفعیل کا مصدر ہے اور الفسر سے مشتق ہے۔اس کے معنیٰ ہے کھولنا، واضح کرنا۔ اس علم کوملم تفسیر کانام اس لئے دیا گیا کہاس علم کے ذریعہ معانی قر آن اور مقاصب دمسترآن کی وضاحت کی جاتی ہے۔

(۲) بعض علماء کی رائے میہ ہے کتفسیر ماخوذ ہے تفسرہ ٹسے۔تفسرہ وہ قوت کہلاتی ہے جس کے ذریعہ طبیب مرض کی شاخت کرتا ہے۔اس علم کوتفسیر کا نام اس لئے دیا گیا کہ اللہ رب العزت مفسر کوبھی قوت دیتا ہے جس کے زریعہ وہ معانی قرآن کی شاخت کرتا ہے۔

# تاويل كى لغوى تحقيق

لفظ تاویل کس ہے مشتق ہے؟ اس سلسلہ میں دوقول ہیں۔

- (۱) تاویل مصدرہے بابتفعیل کااور الاول سے شتق ہے۔اس کے معنیٰ ہے رجوع کے۔
- (۲) یہ بھی کہا گیا کہ تاویل الایالة سے مشتق ہے۔الایالة کے معنی سیاست کے بعنی ملک کے انتظام کی صلاحیت ۔مؤول بھی کلام الہی کا انتظام کرتا ہے۔صاحب روح المعانی روایشیایہ نے اس

قول کی تر دید کی ہے کہ تاویل الایالة سے مشتق نہیں ہے۔ بہتریہی ہے کہ پہلاقول لیا جائے کہ تاویل الاول سے مشتق مانا جائے۔

مؤول کا کام ہوتا ہے کلام البی کے معانی محتملہ میں سے سی ایک معنیٰ کی طرف کلام کو لوٹانا۔

# تفسيركي اصطلاحي تحقيق

اصطلاح کے اعتبار سے تفسیر کی تین تعریفیں پیش کی جاتی ہیں۔

(۱) تفسیرنام ہے کسی ایسے لفظ کے معنیٰ بیان کرنے کاجس میں ایک معنیٰ کا احمال ہو۔

(٢) علامه زركش رطينياية في يتعريف كى مهده علم يفهم به كتاب الله تعالى المنزل على نبيه ماليا المنزل على نبيه ماليا الله المنابية وبيان معانيه و استخراج احكامه.

(٣)هوعلمباصول يعرف بهامعاني كلام الله تعالىٰ على حسب الطاقة البشرية ـ

# تاويل كي اصطلاحي تحقيق

اصطلاح میں تاویل کہتے ہیں مختلف معانی کا حتمال رکھنے والے کلام کوایک معنیٰ کی

طرف لوٹا نا۔

# تفسيراور تاويل ميں فرق

تفسیراور تاویل میں کچھفرق ہے یانہیں؟

مفسرین کی ایک جماعت کاخیال بہ ہے کہ تفسیر اور تاویل میں کوئی فرق نہسیں ہے۔ دونوں مترادف ہیں ۔اس جماعت کے روح رواں حضرت ابوعبیدہ رحلیٹی پیں۔ محققین مفسرین کی رائے بہ ہے کہ تفسیر و تاویل میں چندفرق ہیں۔

(۱) تاویل خاص ہے اورتفسیر عام ہے۔ دونوں میں عام خاص مطلق کی نسبت ہے۔ تاویل کا لفظ کتب الہیہ کے ساتھ خاص ہے اورتفسیر کا لفظ عام ہے۔

(۲) ابوطالب تعلی رایستایہ نے بیفرق بیان کیا ہے کہ تفسیر نام ہے معانی وضعیہ کو بیان کرنے کا اور تاویل نام ہے معانی مرادیہ کو بیان کرنے کا۔ تاویل نام ہے معانی مرادیہ کو بیان کرنے کا۔

(۳) تفسیر کاتعلق روایت نقل سے ہےاور تاویل کاتعلق درایت وعقل سے ہے۔ بالفاظ دیگر تفسیر میں رائے کو دخل نہیں ہوتااور تاویل میں رائے کو دخل ہوتا ہے۔

# علم تفسير كاموضوع

علم تفسیر کاموضوع قرآن پاک ہے۔ یعنی آیات قرآنیہ اس اعتبار سے کہ ان کے معانی و مقاصد کو بیان کیا جائے۔

# علم تفسير كي غرض وغايت

علم تفسير كے تين فائد ہے ہيں۔

(۱)التشريع: يعنى قانون سازى ميں مددلينا۔

(۲) قرآن کریم کی ہدایت سے مستفید ہونا۔

(۳) قر آن کریم کےمعانی ومطالب سمجھ کرخدا کی معرفت حاصل کرنااور دارین کی سعادت حاصل کرنا۔

# علم تفسير كے استمداد

علماء نے چوہیں علوم بیان کئے ہیں جن کے ذریعیلم تفسیر میں مدد حاصل کی جاتی ہے۔ حضرت شیخ مولا نامحد زکریا صاحب حالیٹھایہ نے فضائل اعمال میں پندرہ علوم بتلائے ہیں۔(۱)

لغت (۲) نحو (۳) صرف (۴) اشتقاق (۵) علم المعانی (۲) علم البیان (۷) علم البدیع (۸) علم قد قراءت (۹) علم عقائد (۱۰) اصول فقه (۱۱) اسباب نزول (۱۲) ناسخ ومنسوخ (۱۳) علم فقه (۱۲) وه احادیث جوقر آن پاک کی مجمل آیات کی تفسیر میں واقع ہوئی ہیں (۱۵) علم وہبی جوت تعالیٰ کا عطیہ ہے مخصوص بندول پر۔

نیز تاریخ،اور جغرافیه کا جاننا بھی ضروری ہے۔

علم تفسير كاحكم

علم تفسیر کا حکم کیا ہے؟ پوری امت کا جماع ہے اس بات پر کہ علم تفسیر کا سیکھنا فرض کفایہ ہے۔ علامہ سیوطی دلیٹھایہ نے بھی الا تقان فی علوم القرآن میں یہی بات بیان فر مائی ہے۔ علام تفسیر کی فضیلت

کسی بھی فن کی فضیلت کا مدار موضوع پر ہوتا ہے۔ موضوع جتناا ہم ہوتا ہے فضیلت بھی اتنی ہی زیادہ ہوتی ہے۔ علامہ سیوطی رالیٹیا فیر ماتے ہیں کہ مم تفسیر کو تین اعتبار سے فضیلت حاصل ہے۔ (۱) غرض وغایت کے اعتبار سے (۲) موضوع کے اعتبار سے (۳) حاجت الناس کے اعتبار سے۔

علم تفسير كامقام

اس علم كامقام كيا ہے؟ ميلم افضل ترين علم ہے۔ حديث پاك ميں بھى اسى طرف اشاره ہے۔ العلم ثلاثة آية محكمة وسنة قائمة و فريضة عادلة۔

علم تفسير كاواضع

اس علم کے واضع اول یعنی مفسر اول نبئ اکرم صلّانیٰ ایکم میں۔ آپ صلّانیٰ ایکم شارح قرآن

ہیں۔ پھرصحابۂ کرام جیسے حضرت عبداللہ ابن عباس مٹاٹٹے؛ اور حضرت عبداللہ ابن مسعود رٹاٹٹے؛ جن کو رئیس المفسرین اور رأس المفسرین کہا جاتا ہے۔

# علم تفسير كاماخذ

علم تفسیر کاماخذ چار چیزیں ہیں۔(۱) آیات قرآن (۲)احادیث (۳)اقوال سلف (۴)عربی النسل فصحاء کا کلام۔

### مصنف رميتهاييك مخضرحالات

بیناوی شریف کے مصنف کانام عبداللہ ہے۔ناصرالدین لقب ہے۔ابوالخیراورابو سعید کنیت ہے۔ملک شیراز میں بیضہ نامی بستی میں آپ کی ولادت ہوئی۔قاضی بیضاوی کے نام سے مشہور ہے۔آپ قاضی القصاۃ تھے۔

قاضی صاحب ولیتها پر مسلکاً شافعی تھے۔اللہ رب العزت نے خوب نوازاتھا۔حدیث و فقہ میں بھی مہارت حاصل تھی۔ایک مرتبہ کچھ حالات آئے توعہد ہ قضاء سے معزول کر دیا گیا۔ جب تک عہد ہ قضاء پر فائز تھے تب تک فرصت نہیں تھی۔ جب عہد ہ قضاء سے معزول ہوئے تو سیر وتفری کرنے گے۔ایک مرتبہ سیر وتفری کرتے ہوئے تبریز یہو نچے۔ وہاں انہوں نے سنا کہ ایک عالم کا درس حاکم کی موجودگی میں ہوتا ہے تو سوچا کہ استفادہ کرنا چاہئے۔قاضی صاحب روایت عالم کا درس حاکم کی موجودگی میں ہوتا ہے تو سوچا کہ استفادہ کرنا چاہئے۔قاضی صاحب میں جا بہو نچے۔سبق شروع ہوچکا تھا تو جا کر چپے سے پیچھے ہیسے ھالئے اس عالم دین کے درس میں جا بہو نچے۔سبق شروع ہوچکا تھا تو جا کر چپے سے پیچھے ہیسے ہوئے۔مدرس صاحب نے دوران درس ایک اشکال پیش کیا اور چینج کیا کہ جواب دے یا تھوڑی ہی وضاحت کردے یا کم از کم میرااشکال ہی دہرادے۔قاضی صاحب دیا تی جواب دینا شروع کیا تو مدرس صاحب نے کہا کہ تمہارا جواب نہیں سنوں گا، پہلے تم میرااسٹ کال دہرادو۔ وت اضی کیا تو مدرس صاحب نے کہا کہ تمہارا جواب نہیں سنوں گا، پہلے تم میرااسٹ کال دہرادو۔وت اضی کیا تو مدرس صاحب نے کہا کہ تمہارا جواب نہیں سنوں گا، پہلے تم میرااسٹ کال دہرادو۔وت اضی کیا تو مدرس صاحب نے کہا کہ تمہارا جواب نہیں سنوں گا، پہلے تم میرااسٹ کال دہرادو۔وت اضی کیا تو مدرس صاحب نے کہا کہ تمہارا جواب نہیں سنوں گا، پہلے تم میرااسٹ کال دہرادو۔وت اضی کیا تو مدرس صاحب نے کہا کہ تمہارا جواب نہیں سنوں گا، پہلے تم میرااسٹ کال دہرادو۔وت اضی

صاحب رہ النہ اللہ نے پوچھا کہ سوال لفظ بلفظ دہراؤں یا مفہوم پیش کروں؟ مدرس صاحب نے کہا لفظ بلفظ دہراؤ۔قاضی صاحب رہ النہ اللہ نے ان کا سوال لفظ بلفظ دہرا یا اور ساتھ میں مدرس صاحب کو سوال کی خامیاں بتلائی۔ پھر قاضی صاحب رہ لیٹھایے نے اپنی جانب سے سوال کیا تو مدرس صاحب کو دن میں تار نے نظر آنے گئے۔ وزیر نے بیہ منظر دیکھا تو اٹھا اور قاضی صاحب رہ لیٹھایہ کو اپنی مسند پر بٹھا کر پوچھا آپ کون ہیں؟ کہاں سے آئے ہیں؟ قاضی صاحب رہ لیٹھایہ نے فرما یا کہ میں قاضی بینا وی ہوں۔ وزیر نے آپ کے ساتھ کیا معاملہ کیا اس میں اختلاف ہے۔ ایک قول ہے کہ وزیر نے معذرت پیش کی اور کہا میں آپ کو دوبارہ عہدہ دیتا ہوں۔ دوسرا قول ہے کہ وزیر نے قاضی صاحب رہ النٹھایہ سے استفادہ کرتا رہا۔

ایک بزرگ وزیر سے ملے جن کا نام شیخ محمد بن محمد تھا تو قاضی صاحب رالیٹھایہ نے موقع پاکر بزرگ سے سفارش کرنے کو کہا کہ مجھے دوبارہ قاضی بنادیا جائے۔ بزرگ نے عجیب وغریب الفاظ میں سفارش کی کہ قاضی صاحب عالم فاضل ہیں بتمہار سے ساتھ شریک جہنم ہونا چاہتے ہیں۔ قاضی صاحب رائیٹھایہ پراس کا اتنا اثر ہوا کہ تو بہ کی اب کوئی عہدہ قبول نہیں کروں گا۔ پھر وت اسی صاحب رائیٹھایہ ان بزرگ کی خدمت میں رہے اور انہی کے اشارہ پریتفسیر کسھی ۔ اس کا اصل نام انوار التناویل ہے۔

قاضی صاحب راینتایه کی تاریخ ولادت وین ولادت محفوظ نہیں ہے۔ سن وفات میں دو قول ہیں۔(۱) ۲۸۲ ھ(۲) ۲۸۵ ھ۔ پہلاقول زیادہ مشہور ہے۔

## اسماء سورة الفاتحة

قاضی صاحب رہالٹھلیا نے سور ہ فاتحہ کے چودہ نام بتلائے ہیں۔اساء کی کثرت مسمیٰ کی

شرافت پردلالت کرتی ہے۔ جیسے حق سجانہ و تعالی کے نناو سے نام اسی طرح نبی اکرم سال اللہ اللہ ہم کے بہت سے نام ہیں جوعظمت و شرافت پردلالت کرتے ہیں۔ اسی طرح سور ہ فاتحہ کے بھی کشیر نام ہیں، جن میں سے قاضی صاحب رہ لیٹھایہ نے چودہ نام بتلائے ہیں۔ ذیل میں نام اور وجہ تسمیہ اختصار کے ساتھ پیش کی جاتی ہے۔

(۱) سورة الفاتحد: بينام كيوں ركھا گيا؟ اخير سے گول ة كونكالا گيا تو فاتح بوا۔ فاتح اسم فاعل كا صيغه ہے جس كے معنی ہے كھو لنے والا۔ اس لفظ كوجزء اول كے معنی ميں نقل كيا گيا۔ كتاب كھولنے پر چونكہ جزء اول بى سامنے آتا ہے۔ نقل كى علامت كے طور پرة كوبڑ ھايا گيا تو فاتحة بوا۔ بية نقل كى علامت ہے۔ صفت كے صيغه كوجب اسميت كى طرف منتقل كيا جاتا ہے تو اخير مسيں ة كو بڑھا يا جاتا ہے واخير مسيں ة كو بڑھا يا جاتا ہے دفاتح اسم فاعل صيغه صفت ہے، چونكہ اس كوايك سورة كانام ركھنا ہے تو اخير ميں ة بڑھا يا جاتا ہے دفاتح اسم فاعل صيغه صفت ہے، چونكہ اس كوايك سورة كانام ركھنا ہے تو اخير ميں ة بڑھا ئى گئى اس لئے فاتحة بوا۔ اب اس كا مطلب ہوگا قرآن پاكى پہلى سوره۔

(٢) سورة ام القرآن: ام كم عنى اصل كے بيں۔اس سورة كوام القرآن كيوں كہا گيا؟اس كى تين وجہيں بيں۔

پہلی وجہ یہ ہے کہ سور ہُ فاتحہ پورے قر آن کا تعارف ہے، پورے قر آن کی تمہید ہے۔ اسی لئے سور ہُ فاتحہ کوکسی پارے کا جزء قر ارنہیں دیا گیا۔اگر کسی پارے کا جزء قر اردیتے تواسس پارے کا تعارف ہوتا بقیہ پاروں کا تعارف نہ ہوتا۔ پورے قر آن کا تعارف ہونے کی وجہ سے اس سورة کوام القرآن یاام الکتاب کہاجا تاہے۔

دوسری وجہ ہیے کہ سور ہُ فاتحہ نے پورے قر آن کے مضامین کواپنے اندر سمیٹ لیے ہے۔ قر آن کریم میں بالتفصیل جومضامین آئے ہیں ان کا خلاصہ تین چیزیں ہیں۔الٹ در ب

العزت کی حمد وثنا، بندوں کا احکام شرعیہ کا مکلف ہونا اور احوال آخر سے بعنی ایمان لانے پر وعد سے اور کفر پر وعیدیں بالفاظ دیگر جنت وجہنم کے تذکر سے ۔ ان تینوں مضامین کوسور و فاتحہ میں بیان کیا گیا ہے۔ بیان کیا گیا ہے۔

تیسری وجہ بیہ ہے کہ سورہ فاتحہ میں احکامات علیہ واعتقادید دونوں کی جانب اجمالاً اشارہ

ہے۔

(٣) سورة اساس القرآن: اساس كم عنى بنياد ب\_سورة فاتحد يورح قرآن كى بنياد ب\_

( م ) سورة الكنز: كنزوه مال ہے جوز مين ميں محفوظ كركے ركھ ديا جائے قرآن ياك كے قيمتى

مضامین کواس تجوری میں یعنی سورۃ الفاتحہ میں رکھ دیا گیا ہے۔ بیسورۃ فیمتی مضامین کاخزانہ ہے۔

(۵) **سوره الوافية**: وافيه كے معنی پورے طور پر لينے والی ۔ سورهٔ فاتحة قرآن ياک كے مضامين كو

پورے طور پراپنے اندر لینے والی ہے۔

 (۲) سورۃ الکافیۃ: کافیہ کے معنیٰ کفایت کرنے والی۔ جب قرآن پاک کے جملہ مضامین سورۂ فاتحہ میں ہیں تو دیگر سورتیں نازل نہ ہوتی تب بھی کافی ہوتی۔

(٤) سورة الحمد: بينام ال لئے رکھا گيا كه السورة ميں الله تعالى كى حمد وثنا كاتذكرہ ہے۔

(۸) **سورۃ الشکر** :شکر کے معنیٰ منعم کے اوصاف کوعلی سبیل انتعظیم بیان کرنا۔ یہ شکر قولی ہے۔اللّٰہ۔ ...

تعالی منعم حقیق ہے۔اس سورة میں اللہ تعالی کے پھھ اوصاف یعنی رَبِّ الْعُلَمِ بِن،

الرَّحْنِ،الرَّحِيْمِ،ملِكِ يَوْمِر الدِّيْنِ وغيره كوبيان كيا كياب-

(٩) سورة الدعاء: ييسوره دعاء پر مشمل ب\_ اورسب سي عظيم دعاء إله بي أالطبير اط الْهُ الله الله الله الله الله مين موجود بے ۔

(۱۰) سور وتعلیم المسئله: پیره مسورة ہےجس میں مانگنے کا ڈھنگ اور طریقة سکھایا گیا ہے۔

(۱۱) سورة الصلوة: ہرنماز کی ہررکعت میں بیسورة پڑھی جاتی ہے۔ بیسورة نماز کا اہم جزء ہے۔ حدیث قدی ہے قسمت الصلوة بینی وبین عبدی نصفین۔

(۱۲) سورة الشافیر (۱۳) سورة الشفاء: بیدونوں نام اس کئے رکھے گئے کہ اس سورة میں شفاء ہے اور ہر بیاری کاعلاج ہے۔

(۱۴) سورة السنع المثانى: سبع كے معنی سات ہے۔ اس سورة میں بالاجماع سات آیتیں ہیں۔
البتہ تعیین میں احناف و شوافع كے درمیان قدر ك اختلاف ہے۔ احناف كے یہاں بسملہ اسس
سورة كى آیت نہیں ہے بلكہ اخیر میں دوالگ الگ آیت یں ہیں۔ جو اظ الّذِین آئعین علیہ علیہ میں دوآ سال الگ آیت ہے۔ اور اخیر میں دوآ سین ایک آیت ہے اور اخیر میں دوآ سین ایک ہی ہے۔
ایک ہی ہے۔

مثانی کے معنی بار بار پڑھی جانے والی۔ بیسات آیتیں نماز میں بار بار پڑھی جاتی ہیں۔
بعض علماء نے بیو جہ بھی بتلائی ہے کہ بیسات آیتیں مکرر نازل ہوئی ہیں۔ جب نماز فرض ہوئی تو
مکہ مکر مہ میں پوری سور قانازل ہوئی۔ مدینہ منورہ میں جب تحویل قبلہ ہوا تو حضرت جرئیل علیہ
السلام دوبارہ اس سور ق کی وحی لے کر آئے۔ نزول میں تکرار کی وجہ سے اس سور ق کو توجا المثانی کہا
گیا۔

# بسم الله الرحمن الرحيم

بسملہ کے متعلق قاضی صاحب رایٹھایہ نے دو دعوے کئے ہیں۔(۱) جزئیت قرآن کا دعویٰ (۲) جزئیت فاتحہ کا دعویٰ۔

## جزئيت قرآن كادعوى:

سورہ نمل میں بسملہ بالا تفاق قر آن کا جزء ہے۔سور ہ تو بہ کوچھوڑ کر بقیہ ایک سوتسے رہ سورتوں کے آغاز میں جوبسملہ ہے وہ قر آن کا جزء ہے یانہیں؟ حضرت امام مالک رہلیٹھایہ کے یہاں قر آن کا جزنہیں ہے۔بقیہ ائمہ ثلاث کے یہاں بیقر آن کا جزء ہے۔

#### جزئيت فاتحه كا دعوى:

حضرت امام شافعی دالیُّمایہ جزئیت فاتحہ کے قائل ہیں اور حضرت امام ابوحنیف۔ دالیُّمایہ جزئیت فاتحہ کے قائل نہیں ہیں۔

سورہ فاتحہ کے علاوہ بقیہ سورتوں کے شروع میں جوبسملہ ہے وہ اس سورۃ کا جزء ہے یا نہیں؟ حضرت امام صاحب رایٹھایہ کے بہاں بسملہ سی سورۃ کا جزء نہیں ہے۔حضرت امام شافعی رایٹھایہ کی دورائے ہیں۔ایک رائے میہ ہے کہ سوائے سورہ فاتحہ کے سی سورۃ کا جزء نہیں ہے۔ دوسری رائے میہ ہے کہ سورۃ کا جزء ہے۔

جزئیت قرآن کے منکر قراء مدینه، بھرہ وشام فقہاء مدینه وشام، حضسر سے امام مالک رحلیٹھایہ، حضرت امام اوزاعی حلیٹھایہ۔

جزئیت قرآن و فاتحہ کے قائل قراء مکہ و کوفہ، فقہاء مکہ و کوفہ سوائے حضہ رے امام ابوصنیفہ رہالیٹھلیے، حضرت عبداللّٰدا بن مبارک رہالیٹھلیے، حضرت امام شافعی رہالیٹھلیے۔

## لفظ اسم كى بحث

قاضی صاحب رطینتایہ لفظ بیاسم کے متعلق چار بحثیں ذکر فرماتے ہیں۔(۱) نحوی بحث (۲) لغوی بحث (۳)علم الکلام کی بحث (۴) رسم الخط کی بحث۔

#### نحوی بحث:

نحوی بحث کا حاصل اورخلاصہ ہے ہے کہ قاضی صاحب روایٹھیے بتلانا چاہتے ہیں کہ بسم اللہ کی بیسی ہے؟ بحرف جر ہے۔ جریجر (ن) کے معنیٰ کھنچنا۔ حروف جارہ کو جارہ اس لئے کہتے ہیں کہ بیحروف فعل یا شبغل کے معنیٰ کو کھنچ کراسم تک پہونچاتے ہیں۔ لہذا جہاں جرہوگا وہاں فعل یا شبغل کے معنیٰ کو کھنچ کراسم تک پہونچاتے ہیں۔ لہذا جہاں جرہوگا وہاں فعل یا شبغل مذکور ہوتا ہے تو بھی محذوف ہوتا ہے۔ اگر مذکور ہوتو وہاں جار مجرور مل کرمتعلق ( بکسر اللام ) ہوگا اور فعل یا شبغ لی متعلق ( بفتح اللام ) ہوگا۔ اگر محذوف ہوتوا ہے یا توحرف جرکے علاوہ کوئی قرید نہ خصوصی ہوگا یا نہیں۔ (حرف جرخودا یک قرید نہ حصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی مدد سے فعل متعین کریں گے۔ اگر قرید نہ خصوصی نہیں ہے تو اس کی کئی وغیرہ کو مقدر مان لیں گے۔

# يهال كس كومحذوف مانيس؟

بسہ اللہ میں بحرف جرہے تو یہاں کس کومحذوف مانا جائے؟ تین احتال ہو سکتے ہیں۔ (۱) شبعل کو(۲) فعل عام کو(۳) فعل خاص کو۔

بعض علماء کی رائے میہ کہ شبہ فعل کو محذوف ما ناجائے اور وہ ہے ابتدائی۔اس کی وجہ ترجیح میہ ہے کہاسم کو محذوف ما ننااولی ہے اس اعتبار سے کہاسم مسیس دوام کے معنیٰ ہوتے ہیں برخلاف فعل کے کفعل حدوث کے معنیٰ پر دلالت کرتا ہے۔

بعض علماء نعل عام كومخروف مانا ہے اوروہ ہے ابدة ۔ اس كى وجہ ترجيح يہ ہے كہ حديث بإك ميں بھى ہے كہ حديث بإك ميں بھى ہم حديث بإك ميں بھى لم يبدأ فرمايا گيا۔ لہذا يحديث بھى ابدء سے موافقت كرتى ہے۔

بعض علماء کی رائے جن میں ہمارے قاضی صاحب رطیقیا یکھی ہیں ہیہ ہے کہ خل خاص کو محذوف مانا جائے اوروہ ہے اقر ہ مطلب ہیہ کہ ہر کام کرنے والے کو چاہئے کہ جس کام کے شروع میں وہ بسم اللہ پڑھتا ہے اس کام پر دلالت کرنے والے فعل کو محذوف مانا جائے۔
ابد ہ کواس کئے محذوف نہیں مانیں گے کہ تسمیہ کے بعد آنے والا فعل از قبیل قراء سے ۔ لہذا ابد ہ کے بدلے اقر ، کو محذوف مانا اولی ہوا۔ اور اگر شبغ لیمنی ابتدائی کو محذوف مانا جائے تو یہ مبتدا مؤخر ہوگا اور بسم اللہ کو بھی کسی کا متعلق مان کر خبر مقدم بنا نا پڑے گا۔ اور ضا بطریہ ہے کہ قلّت حذف اولی ہے۔
ایک اعتراض کا جواب:

و تقدیم المعمول سے ایک سوال مقدر کا جواب ہے۔ اولاً سوال مقدر کو مجھیں۔
سوال مقدر کی تفصیل ہے ہے کہ قاضی صاحب دالیٹیایہ نے فعل خاص یعنی اقر ، کو محذوف
مانا۔ اب اصل عبارت قاضی صاحب دلیٹیایہ کے نز دیک ہیہ ہے بسم اللہ اقر ، ۔ قاعدہ ہیہ کے عامل
مقدم ہوتا ہے اور معمول مؤخر ہوتا ہے۔ قاضی صاحب دلیٹیایہ کی عبارت میں اقر ، عامل بن رہا ہے
لہذا وہ مقدم ہونا چا ہے اور اصل عبارت اس طرح ہوا قر ، بسم اللہ ۔ سوال ہیہ کہ قاضی صاحب
دلیٹیایہ نے معمول کو عامل پر مقدم کیوں کیا؟

قاضی صاحب رطینهٔ اینو دجواب دیتے ہیں کہ معمول کوعامل پر مقدم کرنااولی ہے۔ جیسے ایّا آگ نَعْبُکُ اور بِسْمِد الله هَجْمِ بِهَا ،ان دونوں مثالوں میں بھی معمول عامل پر مقدم ہے۔ قاضی صاحب رطینیایہ نے عبارت مذکورہ میں معمول کوعامل پر مقدم کرنے کی حیار وجو ہات بیان فرمائی ہیں۔

(۱)معمول کوعامل پرمقدم کیااسم رب کی شرافت کی وجہ ہے۔

(٢) قاعده بع تقديم ماحقه التاخير يفيد الحصر و التخصيص يعني مؤخر درجه والي كوكلام

میں مقدم کرنے سے حصر و خصیص پیدا ہوتی ہے۔

(۳) تقدیم کوتعظیم میں زیادہ دخل ہے۔

(4) معمول کی تقدیم وجوداسم کے زیادہ موافق ہے۔

الله کااسم تمام چیزوں پرمقدم ہے۔ کیوں مقدم ہے؟ (۱) الله کی ذات تمام چیزوں پر مقدم ہے (۱) الله کا اسم تمام چیزوں پر مقدم ہوتا ہے۔ مقدم ہے (۲) الله کا اسم تمام افعال کے صدور کے واسطے آلہ ہے۔ آلہ ذی آلہ پر مقدم ہوتا ہے۔ حدیث پاک میں ہے کل امر ذی بال لم یبدہ ببسم الله فھو ابتر۔ الله کے نام سے کام شروع ہوگا تو مکمل ہوگا۔ الله کے نام کے بغیر مؤمن کا کام کمل نہیں ہوسکتا۔ معلوم ہوا الله کا نام آلہ ہے اور تمام کا م ذی آلہ پر مقدم ہوتا ہے۔

خلاصہ بیہ ہوا کہ جب اللہ کا نام تمام چیز وں پر مقدم ہے تو یہاں بھی معمول کومت دم کرنا اولی ہوگا۔

# بکیسی ہے؟

بسم الله کی ب کے متعلق قاضی صاحب در لیٹھایہ نے دو تول بیان کئے ہیں۔(۱) ب استعانت کے لئے ہے۔اب تک جو گفتگو تھی وہ ب کواستعانت کی مان کرہی تھی۔(۲) قاضی صاحب دلیٹھایہ کا پیندیدہ قول ہے ہے کہ ب کومصاحبت کے لئے یعنی حصول برکت کے لئے مانا جائے۔

# ایک اعتراض کاجواب:

درس بیضاوی \_\_\_\_\_

وهذاومابعدہ اس عبارت سے ایک اعتراض کا جواب دیا گیا ہے۔اعتراض کا حاصل سے ہے کہ اللہ تعالی اپنے ہی نام سے برکت حاصل کرتے ہیں یا اپنے ہی نام سے برکت حاصل کرتے ہیں؟ سورۂ فاتحہ کی پہلی ہی آیت میں اللہ اپنی ہی حمد بیان کرتے ہیں؟

قاضی صاحب رطینگایہ اس کا جواب دیتے ہیں کہ سور ہ فاتحہ الله کے کلام ہے اور زبان بندے کی ہے۔ اب اگر سوال کیا جائے کہ اللہ تعالی نے ایسا طرز کیوں اختیار کیا؟ جواب بیہ کہ بندوں کو تعلیم دینا مقصود ہے کہ میرے نام سے کیسے برکت حاصل کی جائے؟ کیسے استعانت کی جائے؟ کیسے میری حمد کی جائے؟ مجھ سے دعاء کیسے مانگی جائے؟ ان ساری چیزوں کی تعلیم کے جائے؟ کیسے میری حمد کی جائے؟ مجھ سے دعاء کیسے مانگی جائے؟ ان ساری چیزوں کی تعلیم کے لئے یہ طرز اختیار کیا گیا۔

بسم الله كى ب پركسره كيول؟

واندما کسرت الباءاس عبارت سے قاضی صاحب رطیقی ایت ہیں کہ یہاں ب مجرور کیوں ہے؟ قاعدہ کے اعتبار سے یہاں ب پرفتہ ہونا چاہئے۔ اس اعتراض کو سمجھنے کے لئے ایک تمہید پہلے سمجھ لی جائے۔

تمہید کا خلاصہ یہ ہے کہ حروف کی دوقسمیں ہیں۔ (۱) حروف مبانی (۲) حروف معانی حروف مبانی (۲) حروف معانی حروف معانی حروف معانی حروف معانی کلمہ کی ایک قسم ہے۔ معرب اور مبنی کے ساتھ حروف معانی متصف ہوتے ہیں نہ کہ حروف مبانی کی ایفاظ دیگر اعراب و بناء کلمہ کی صفت ہے۔ حروف تمام مبنی ہوتے ہیں۔ اور بناء ایک حالت دائمی ہے، اس کے لئے خفیف میں شکی چاہئے۔ سب سے خفیف شکی سکون ہے، اس لئے بناء کی اصل حالت سکون کی ہوئی۔

استمہید کے بعد مجھیں کہ بسم اللہ کی ب قاعدہ کے مطابق ساکن ہونی چاہئے۔البتہ ب کے ساکن ہونی چاہئے۔البتہ ب کے ساکن ہونے کی وجہ سے تلفظ دشوار ہے۔ جب تلفظ دشوار ہے تواعراب دینا ہوگا۔سب سے خفیف اعراب فتحہ ہے تو قاعدہ کے اعتبار سے بسم اللہ کی ب پرفتحہ آنا چاہئے مگریہاں تو کسرہ ہے۔سوال بیہ ہے کسرہ کیوں؟

قاضی صاحب رطینی اس کا جواب دیتے ہیں کہ ب کے لئے دو چیزیں لازم ہے۔(۱) حرفیت (۲) جر یعنی بحروف جارہ میں سے ہے۔حرف وجر کے مناسب کسرہ ہے،لہذا'' ب'' پر کسرہ مناسب ہوا۔

اگرکوئی سوال کرے کہ حرف کے مناسب کسرہ کیوں؟ جواب یہ ہے کہ حرف تفاضی کرتا ہے سکون کا اور سکون کہتے ہیں عدم حرکت کو۔ کسرہ بھی قلت وجود کے اعتبار سے بمنز لئے عدم ہے۔ معلوم ہوا کہ کسرہ کو سکون کے ساتھ مناسبت ہے۔ لہذا جب یہاں ب کوساکن نہسیں کیا تو کسرہ دیا گیا۔

اگرسوال کیا جائے کہ جر کے مناسب کسرہ کیوں؟ جواب بیہ ہے کہ جراثر ہے حرف جر کا۔اور اثر کومؤثر کے ساتھ مناسبت ہوتی ہے اور مؤثر کومناسبت ہے کسرہ کے ساتھ ،الہذا جر کو بھی کسرہ سے مناسبت ہوگئی۔

#### لغوى بحث:

لفظاسم کے متعلق بصریین اور کوفیین کے مابین اختلاف ہے۔اختلاف اس میں ہے کہ لفظ اسم کی اصل کیا ہے؟

بھریین کی ایک جماعت کا کہنا ہے ہے کہ اسم کی اصل سَمَقٌ ہے اور بھریین کی دوسری

جماعت کی رائے یہ ہے کہ اسم کی اصل سَمَی ہے۔ ایک جماعت نے ناقص واوی ما نااور دوسری جماعت نے ناقص واوی ما نااور دوسری جماعت نے ناقص یائی۔ چونکہ یہ لفظ کثیر الاستعال ہے اور کثیر الاستعال ہونا تقاضی کرتا ہے تخفیف کا۔ اہل عرب شروع میں تخفیف کرتے ہیں یا اخیر میں۔ یہاں اخیر سے واوکو (ان لوگوں کے قول کے مطابق جنہوں نے کے مطابق جنہوں نے ناقص واوی مانا ہے ) یا یا کو (ان لوگوں کے قول کے مطابق جنہوں نے ناقص یائی مانا ہے ) حذف کیا۔ اب شروع میں سین کوحذ نے نہیں کر سکتے اس لئے اس کوساکن کیا۔ اب ابتداء بالساکن محال ہونے کی وجہ سے شروع میں ہمز و قول مکسور بڑھا دیا گیا تو اسم ہوا۔

کوفیین کے مسلک کے مطابق اسم مثال واوی ہے۔اس کی اصل وَ سمٌ ہے۔شروع سے واوکو حذف کیا۔ سین ساکن ہونے کی وجہ سے ابتداء بالسکون محال ہے اس لئے ہمز ۃ الوصل مکسور بڑھا یا تواسم ہوا۔ چونکہ اس صورت میں تعلیل کم ہوئی ہے اور قلّت تعلیل اولی ہے کثر ت تعلیل سے،اس لئے بعض علماء نے کوفیین کی رائے کو پسند کہا ہے۔

مگر قاضی صاحب رہلیٹھایہ نے بصریین کی رائے کو پسند کیا ہے اوراس کی چاروجوہ ترجیح بیان فرمائی ہیں۔

- (۱) اسم کی جمع اسماء آتی ہے، اگر کوفیین کی رائے درست ہوتی تواسم کی جمع اوسام آتی۔
- (۲) اسم کی جمع الجمع اسامی آتی ہے،اگر کوفیین کی رائے درست ہوتی تواسم کی جمع الجمع اواسم آتی۔
  - (۳)اسم کی تصغیر سمعیؓ آتی ہے،اگر کوفیین کی رائے درست ہوتی تواسم کی تصغیروُ سیم ؓ آتی۔ ایس نیست
- (4) اسم کا ماضی مجہول سُمِّیتُ آتا ہے، اگر کوفیین کی رائے درست ہوتی تواسم کا ماضی مجہول

ۇسمت آتا۔

## اسم كى لغات:

لفظ اسم میں کل پانچ لغتیں ہیں۔(۱)اِسْمٌ (۲)اُسْمٌ (۳)سُمٌ (۴)سِمٌ (۵)سُمی جیسے هُدی۔

کوفیین نے بصریین کے قول کی تر دید کی ہے،اس لئے کہان تمام صیغوں میں قلب ہوا ہے۔ قاضی صاحب رایٹھایہ نے کوفیین کے قول کی تر دید کی کہ قلب ماننا بعیداز قیاس وعقل ہے۔ اسم کی وجی تسمید:

بھریین کے قول کے مطابق اسم کی اصل سمو گیا سمی ہے جس کے معنیٰ رفعت و بلندی ہے۔ چونکہ اسم اپنے سمی کے معنیٰ رفعت و بلندی ہے۔ چونکہ اسم اپنے سمی کی رفعت و بلندی پر دلالت کرتا ہے اس لئے اس کواسم کہا گیا۔ اور دوسری وجہ رہے کہ اسم اپنے مقابلہ کی دونوں قسموں یعنی فعل وحرف پر بلند ہوتا ہے۔ کوفیین کے مذہب کے مطابق اسم کی اصل و سم ہے جس کے معنیٰ علامت ہے۔ چونکہ اسم اپنے مسمیٰ کے لئے علامت ہوتا ہے۔

# علم كلام كى بحث:

قاضی صاحب رہلیٹھایہ کی پیش کردہ علم کلام کی بحث کا حسلاصہ یہ ہے کہ اولاً دولفظوں کی حقیقت جاننا ہے۔ حقیقت جاننا ہے۔

(۱)اسم:اسم وہ لفظ ہے جوکسی ذات کے لئے وضع کیا گیا ہو۔

(۲)مسمیٰ : وہ ذات ہےجس کے لئے اسم وضع کیا گیا ہو۔

اسم اورمسمیٰ دونوں عین ہوتے ہیں یاغیر؟اس کا جواب پیہے کہ یہاں تین اخمالات

-U

(۱) بعض صورتوں میں اسم مسمی کاعین ہوتا ہے۔ جیسے کَتَبَ زَیدٌ ذاتِ زید کا کام لکھنا ہے اسم زید کا کام لکھنانہیں۔

(۲) بعض صورتوں میں اسم سملی کاغیر ہوتا ہے۔ جیسے کُتِبَ زَیْدٌ یہاں ذات زید مرادنہیں بلکہ اسم زید مراد ہے۔

(۳) بعض صورتوں میں دونوں احتمال ہوتے ہیں یعنی اسم سمیٰ کا عین بھی ہواورغیر بھی ہو۔ جیسے رَ اَیْتُ زَیْداً یہاں دونوں احتمال ہے کہذات زیدکود یکھا ہواسم زیدکودیکھا ہو۔

#### اختلاف علماء:

اسم مسمیٰ کاعین ہوتا ہے یاغیر؟اس سلسلہ میں علاء کا اختلاف ہے۔

(۱) اشاعرہ کی رائے ہے ہے کہ اسم مسمی کا عین ہوتا ہے۔ ان حضرات کی دلیل ہے تابڑ کے اسم کم کرتے ہیں ہوتا ہے۔ ان حضرات کی دلیل ہے تابڑ کے اسم رہے تابر کت نہیں موقی میں ہوتی ہوتی ہے۔ دونوں ہوتا بلکہ ذات بابر کت ہوتی ہے۔ دونوں مثالوں میں نام بول کر ذات مراد لی گئی ہے۔

(۲) معتزلہ کہتے ہیں کہ اسم مسمیٰ کا غیر ہوتا ہے۔ ان حضرات کی دلیس ہے قُلِ ادْعُوا اللهٔ اَوادْعُوا اللهُ اَوادْعُوا اللهُ اَوادْعُوا اللهُ عَلَى اللهُ الله

قاضی صاحب رطینی این کہ بیزاع واختلاف حقیقی نہیں بلکہ نفظی ہے۔ کبھی اسم بول کر لفظ مراد ہوتو اسم مسمیٰ کا عین ہوگا۔ بول کر لفظ مراد ہوتا ہے تو اسم مسمیٰ کا غیر ہوگا اور کبھی اسم بول کرمسمیٰ مراد ہوتو اسم مسمیٰ کا عین ہوگا۔ قاضی صاحب رطینی فرماتے ہیں کہ دونوں آیتوں میں اسم کالفظ زائد ہے۔ کلام عرب میں اسم کالفظ زائد ہے۔ کلام عرب میں اسم کالفظ زائد بھی ہوتا ہے۔ اس کی تائید میں بیشعر پیش کیا ہے۔

الى الحول ثم اسم السلام عليكما

بیلبید کاشعرہے،مرتے وقت اپنی بیٹیوں کونصیحت کی کہ میرے مرنے کے بعد میری قبر پرخیمہ گاڑنااورایک سال تک رونا، جوکمل ایک سال روئے اسے معذور سمجھا جائے گا۔

## اسم صفت کے معنیٰ میں:

کبھی اسم بول کرصفت مراد لیتے ہیں ۔ صفتیں تین *طرح* کی ہیں۔

(۱) بعض صفتیں مسمی کاعین ہیں۔جیسے وجود مسمیٰ کاعین ہے۔

(٢) بعض صفتين مسمى كاغير ہيں۔ جيسے خلق،احياء وغيره۔

(۳) بعض صفتیں بین بین ہیں۔جیسے ملم،قدرت وغیرہ۔

## ایک اعتراض کاجواب:

وانما قال اس عبارت سے قاضی صاحب رطیقیا یک سوال مقدر کا جواب دے رہے ہیں۔ سوال میہ کہ جب اللہ کہنا چاہئے بسم اللہ کیں۔ سوال میہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کے نام سے برکت حاصل کرنی ہے تو باللہ کہنا چاہئے بسم اللہ کیوں کہا؟

قاضی صاحب رطینگایہ نے اس اعتراض کے دوجواب دئے ہیں۔ (۱) اللّٰد کی ہستی عظیم ہے۔اللّٰہ تعالٰی سے بلاواسطہاستعانت حاصل کرنا جراُت ہے اورسوئے ادب

ہے،اس کئے درمیان میں لفظ اسم کا وسیلہ لا یا گیا۔

(۲)ب کی دونشمیں ہیں۔ تیمنیہ (جوحصول برکت کے لئے ہو)اور قسمیں ہیں۔ تیمنیہ (جونشم کے لئے ہو)۔ بقسمیہ لفظ اللہ کے شروع میں داخل کیا جائے تو دونوں میں فرق نہیں ہوسکتا۔

# رسم الخط كى بحث:

ہمزہ وصلی درمیان کلام سے حذف ہوتا ہے تلفظ کے اعتبار سے مگر کتابت میں باقی رہتا ہے۔ بہم اللہ سے الف محذوف کیوں ہوا؟ ضابطہ کے اعتبار سے بہم اللہ کی باکے بعد ہمسزہ ہونا چاہئے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ کثر سے استعمال کی وجہ سے ہمزہ حذف کیا گیا۔ باکا شوشہ حذف پر دلالت کرتا ہے۔

## لفظالله كىبحث

جس طرح لوگ ذات باری وصفات باری میں حیران و پریشان ہیں اس طرح لفظ اللہ کی تحقیق کے بارے میں بھی حیران و پریشان ہیں۔

لفظ الله کے بارے میں پہلا اختلاف بیہ ہوا کہ بیاتیم ذات ہے یا اسم صفت ہے؟ قدماء فلاسفہ کا فدہب اور دلیل:

قدماء فلاسفہ کہتے ہیں کہ باری تعالیٰ کا کوئی ذاتی نام نہیں ہے۔ وجہ انکار یہ ہے کہ ذاتی نام نہیں ہے۔ وجہ انکار یہ ہے کہ ذاتی نام رکھنے کی غرض یہ ہے کہ نام بول کرمسمیٰ کی طرف اشارہ کرنا ہوتا ہے۔ قدماء فلاسفہ کا کہنا ہے کہ کیا اللہ تعالیٰ کی ذات مشاہد نہیں ہے تو ذاتی نام رکھنے سے کوئی ون ائدہ نہیں ہے۔ قدماء فلاسفہ کہتے ہیں کہ اگر ذاتی نام مانو گے توسوال ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کا ذاتی نام سس

نے رکھا؟ دواخمال ہو سکتے ہیں۔ایک بید کہ خوداللہ تعالی نے رکھا دوسرا بید کہ بندوں نے رکھا۔اگر واضع اللہ تعالی ہے توسوال ہوگا اللہ تعالی نے اپنا ذاتی نام کیوں رکھا؟ بندوں کی غرض سے رکھا یا پنی غرض سے؟ اگراپنی غرض سے رکھا تو مطلب بیہ ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کی ذات محتاج ہے۔اوراگر بندوں کی غرض سے رکھا تو بندے اشارہ نہیں کر سکتے۔اوراگر بندوں نے نام رکھا تو نام رکھنے کے بندوں کو اللہ تعالیٰ کی معرفت نہیں ہے اس لئے کہد یا کہ کوئی ذاتی نام نہیں ہے۔

#### جمهور كامذهب:

جمہور علاء کا اس پر اتفاق ہے کہ باری تعالیٰ کا ذاتی نام ہے اور وہ اللہ ہے۔ باری تعالیٰ کا یہ بندوں نے رکھا ہے۔ اب اگر بیسوال کیا جائے کہ وضع کے لئے تو موضوع لئ کی معرفت ضروری ہے۔ اس کا جواب ہیہ ہے کہ معرفت دوطرح کی ہوتی ہے۔ (۱) معرفت کلی (۲) معرفت جزئی ۔ نام وضع کرنے کے لئے جزئی معرفت صفات جزئی ۔ نام وضع کرنے کے لئے جزئی معرفت صفات کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے۔

## لفظ الله كياہے؟

پھرجن لوگوں نے لفظ اللہ کوذاتی نام مانا ہے ان میں چار جماعت یں ہیں۔(۱) اللہ اسم مشتق ہے(۲) اللہ علم ہے(۳) اللہ صفت مشتق ہے(۴) اللہ عربی زبان کا لفظ ہے ہی نہیں بلکہ سریانی زبان کا لفظ ہے۔

# دليلِ حصر:

دلیلِ حصریہ ہے کہ لفظ اللہ دوحال سے خالی نہیں ، یا تو یہ لفظ عربی ہوگا یا غیر عربی ۔ اگر غیر

عربی ہے تو چوتھا قول۔ اگر عربی ہے تو دوحال سے خالی نہیں، یا تو مشتق ہوگا یا غیر مشتق ۔ اگر غیر مشتق ہوگا یا صفت مشتق ہے تو دوسرا قول ۔ اگر مشتق ہے تو پھر دوحال سے خالی نہیں، یا تو اسم مشتق ہوگا یا صفت مشتق ۔ اگر اسم مشتق ہے تو پہلا قول اور صفت مشتق ہے تو تیسر اقول ۔

# اسم مشتق کی بحث:

الله کی اصل اِللهٔ ہے۔ ہمزہ کوحذف کر کےخلاف قیاس ہمزہ کے عوض شروع میں الف لام لائے ، پھر دولام جمع ہوئے تو باہم ادغام کر دیا گیا تو اللہ ہوا۔ اللہ کے شروع میں الف لام عہد ذہنی ہے۔

#### الله اوراله مين فرق:

الله اوراله میں فرق بیہ ہے کہ الہ کے معنی مطلق معبود کے اور اللہ کے معنی معبود برحق۔ اللہ کا مشتق منہ کیا ہے؟

الله كم شتق منه كم متعلق قاضى صاحب والتي الله الله كم متعلق قاضى صاحب والتي الله كم سات قول بيان فرمائ بيل و (۱) ميم مهوز ہے اور باب فتح سے ہے۔ اَلَهَ يَالَهُ اِلْهَةً و اُلُوهِيَةً سے شتق ہے۔ معنی پرستش كرنا، عبادت كرنا - اِلْهُ كم معنی معبود - اَلَهَ باب تفعل سے ہوتو تَالَّهُ ہوگا اور باب استفعال سے ہوتو اسْتَالَهُ ہوگا۔

(۲) ممہوز ہے اور باب سمع سے ہے۔ اَلِهَ يَالَهُ اِلْها سے مشتق ہے۔ معنی متحير ہونا۔ الله تعالیٰ کی ذات وصفات کے بارے میں لوگ متحير ہیں۔

(۳) یہ مہوز ہے اور باب شمع سے ہے۔ اَلِھْتُ الیٰ فُلانِ سے مُشتق ہے۔ معنیٰ ہے کسی کے پاس جاکر سکون حاصل کرنا۔ اللہ تعالیٰ کی یاد سے قلوب کوا طمینان اور سکون نصیب ہوتا ہے۔

(٣) مير مهموز ہے اور باب سمع ہے ہے۔ آلِهَ اور الّهَهُ غَيْرُهُ سے مشتق ہے۔ آلِهَ کے معنیٰ مصیبت سے گھبرا کراللہ سے گھبرا کے اللہ کے معنیٰ کسی گھبرائے ہوئے کو پناہ دینا۔ بندے مصائب سے گھبرا کراللہ تعالیٰ کی پناہ حاصل کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ گھبرائے ہوئے کو پناہ دیتا ہے۔ معبود برحق حقیقةً پناہ دیتا ہے اور معبود باطل عابد کے گمان کے اعتبار سے پناہ دیتا ہے۔

(۵) میمهوز ہے اور باب تمع سے ہے۔ اَلِهَ الْفَصِیْلُ سے مشتق ہے۔ الْفَصِیْل کے معنی اونٹی کا بچے۔ بچہ جب تک بچے چھوٹا ہوتا ہے تو وہ اپنے ٹھکا نے پر ہی ہوتا ہے اور ماں جنگل چر نے جاتی ہے۔ جب ماں چرکر شام کو واپس آتی ہے تو بچے ماں کا مشاق ہوتا ہے اور آتے ہی اسے چھے جاتا ہے۔ اس طرح بندے بھی اللہ تعالی کے مشاق ہوتے ہیں اور اس کی کی طرف آہ وزاری کرتے ہیں۔ اس طرح بندے بھی اللہ تعالی کے مشاق ہوتے ہیں اور اس کی کی طرف آہ وزاری کرتے ہیں۔ (۲) مثال واوی ہے۔ وَلِهَ سے مشتق ہے۔ اس کا معنی ہے تھے رہونا۔ وَلِهَ سے اَلِهَ ہو گیا اور وِلَاهُ سے اللهُ ہوا۔ قاضی صاحب روایہ اور کی تر دید کی ہے۔ وجہ سے کہ اس کی جمع تکثیر الْهَةُ آتی۔ آتی ہے، اگر و لَا ہُمُ جو تا تو جمع تکثیر الْهَةُ آتی۔

(۷) لَاهَ يَلِيُهُ لِيُهاً و لَاهاً سِيمُسْتَق ہے۔اس کامعنیٰ ہے اِحْتَجَبَ اور اِرْ تَفَعَ لِیعنی پوشیدہ ہونا اور بلند ہونا۔اللہ تعالیٰ کی ذات پوشیدہ بھی ہے اور بلند و برتر بھی ہے۔

# علم کی بحث:

لفظ اللہ کے متعلق دوسری بحث میہ کہ بعض علماء نے اس کوعلم مانا ہے۔اللّٰہ نام ہے ذات مخصوص کا اور یہ سی مشتق نہیں ہے۔ ذات مخصوص کا اور یہ سی سے مشتق نہیں ہے۔ (۱) اللہ ہمیشہ موصوف ہوتا ہے بھی صفت نہیں بنتا۔

(۲) الله تعالیٰ کے جتنے نام ہیں ان تمام میں فقط یہی موصوف بن سکتا ہے۔

درس بیضاوی \_\_\_\_

(۳) وصف میں عموم ہوتا ہے اور علم میں عموم نہیں ہوتا۔ بالفاظ دیگر علم مانعِ شرکت ہوتا ہے اور وصف مانعِ شرکت نہیں ہوتا۔ اگر اللہ کو علم مانا جائے تو لا اله الا الله محمد رسول الله جو کلمہ تو حید ہے وہ کلمہ تو حید ہی رہے گا۔ لیکن اگر اللہ کو وصف مانا جائے تو لا اله الا الله محمد رسول الله بی کلمہ تو حید نہیں رہے گا۔

# صفت مشتق کی بحث:

لفظ الله كم متعلق تيسرى اہم بحث صفت مشتق كى ہے۔ قاضى صاحب رطالیتا يہ كار جحان بھى يہى ہے، اسى لئے قاضى صاحب رطالیتا يہ نے اس كو الاظهر كه كربيان فر ما يا ہے۔ اگر الله كو وصف مانا جائے تو دواعتراض ہوں گے۔ (۱) وصف مانع شركت نہيں ہوتا تو لا اله الا الله محمد رسول الله كلم توحيز نہيں رہے گا۔ (۲) الله بميشه موصوف بنتا ہے، جب اصلاً وصف ہے تو صفت بنا جائے۔

قاضی صاحب رطانی اس کا جواب دیتے ہیں کہ اللہ ایسا وصف ہے کہ کسی دوسر ہے میں یہ وصف نہیں پایا جاتا۔ ایک فرد کے ساتھ جو چیزیں خاص ہوتی ہیں اس کا نام ہے علم ۔ اللہ دیعنی معبود برقق ہونا۔ یہ ایسا وصف ہے جوایک ہی فرد کے ساتھ خاص ہے اس لئے علم کے مرتبہ میں ہوگیا۔ نیز علم ہمیشہ گیا۔ جب بیلم کے مرتبہ میں ہواتو علم مانع شرکت ہوتا ہے تو یہ بھی مانع شرکت ہوگیا۔ نیز علم ہمیشہ موصوف بنے گا۔

قاضی صاحب ریلینملیے نے اس کو دومثالوں سے مجھایا ہے۔

(۱) ثریا:اصلاً وصف ہے۔تصغیرہے ثروی کی۔ثروی مؤنث ہے ثروان کا۔ثروی کہتے ہیں مالدارعورت کو۔ بیایک وصف تھابعد میں ایک ستارہ کا نام ہوگیا۔

(۲) الصعق: بیلقب ہے خویلد بن نفیل کا۔ بیکھا نا بنار ہاتھااور ہانڈی چو لہے پرتھی، تیز ہوا نے ہانڈی الٹ دی تواس نے ہوا کو برا بھلا کہا۔اللہ تعالیٰ کی غیرت جوش میں آئی اورا یک کڑک اس پر گری جس سے بیمر گیا۔تو بیا یک وصف تھا بعد میں لقب ہو گیا۔

جب اصول مذکورہ سے اللہ تعالی کوشتق ما نا توعلیت کی نفی ہوئی۔ اب یہ طے کرنا ہے کہ بیاسم شتق ہے یہ اسم شتق ہے نااولی ہے۔ بیاسم شتق ہے یاصفت مشتق؟ قاضی صاحب رہالیّٹا یے فرماتے ہیں کہ صفت مشتق ما ننااولی ہے۔ لفظ اللّہ غیر عربی ہے:

لفظ الله کے متعلق چوتھا قول یہ ہے کہ یہ عربی زبان کالفظ نہیں ہے بلکہ سریانی یا عبرانی زبان کالفظ نہیں ہے بلکہ سریانی یا عبرانی زبان کالفظ ہے۔ اس کی اصل ہے لَا ھَا۔ عربی زبان میں ایسانہیں ہوتا، جب اس کوعربیت میں منتقل کیا تو افشہ کو حذف کر کے اس کے عوض شروع میں الف لام بڑھا دیا گیا تو اللہ ہوا۔ قراءت کی بحث:

لفظ الله کالام پُر ہوگا جب کہ ماقبل مفتوح یامضموم ہو۔قراءت شاذہ بیہ ہے کہ اس کومطلقاً پُر پڑھا جائے۔اب اس پر قاضی صاحب دوفقہی مسئلے بیان کرتے ہیں۔

(۱) الله کے لام اور ہاء کے درمیان کے الف کو حذف کرنالحن جلی ہے، اس سے نماز فاسد ہوجائے گی۔ پیمسکہ فقہ شافعی کے مطابق ہے، چونکہ قاضی صاحب رہائیٹلیہ مسلکاً شافعی ہیں۔شوافع کے یہاں سور و فاتحہ پڑھنا فرض ہے اور بسملہ ان کے یہاں سور و فاتحہ کا جزء ہے۔عند الاحناف نمساز فاسد نہیں ہوگی۔

(۲) اگر کوئی شخص باللہ میں درمیانی الف کو حذف کر کے قتم کھائے تو بالا تفاق قتم منعقد نہیں ہوگی جب تک نیت نہ کرے۔ چونکہ ضرورت کی بناء پر ممنوعات بھی مباح ہوجاتے ہیں تو شاعر کا شعر جو آگے مذکور ہے اُلا جارک اللہ فی سے میل میں ضرورت شعری کی وجہ سے الف وسطانی محذوف ہے۔

# لفظ الرحمٰن اور الرحيم كى بحث

الرحمن اور الرحيم جمہور نحاق کے يہاں بيدونوں صفت مشبہ کے صيغے ہيں۔ (سيبويہ کل رائے کچھاور ہے)۔ بيدونوں صيغے مفيد مبالغہ ہيں۔ مفيد مبالغہ اس اعتبار سے ہيں کہ صفت مشبہ ميں ثبوت اور دوام کے معنی ہوتے ہيں۔ بيدونوں صيغے رحم سے شتق ہيں جيسے عليم علم سے مشتق ہيں جيسے عليم علی وقت قلب اور ميلان نفس ہے۔ رحمت کا متيجہ فضل واحسان ہے۔ بي دانی کو بھی رحم کہا جاتا ہے اس لئے کہ بچیدانی بھی اپنے اندر کی چیز پر مہر بان ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کے لئے رحمت کا لفظ کيوں استعمال ہوا؟

''اسماء اللهٰ'' اس عبارت سے قاضی صاحب رطیقیایہ ایک سوال مقدر کا جواب دے

رہے ہیں۔ سوال مقدریہ ہے کہ رحمت کالفظ رفت قلب کے معنیٰ میں ہے اور اللہ تعالیٰ کا نہ قلب ہے نفس تو پھر رفت قلب اور میلان نفس کے معنیٰ کیسے ہوں گے؟

قاضی صاحب رطینی اس کے جواب میں ایک اصول بتلاتے ہیں کہ جن اساء کا اطلاق باری تعالیٰ پر ابتدائی معنیٰ کے اعتبار سے کرنا درست نہ ہوتواس کا اطلاق باری تعالیٰ پر نتیجہ کے اعتبار سے ہوگا ابتدائی معنیٰ کے اعتبار سے نہیں ہوگا۔ یہاں بھی رحمت کا لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے استعال ہوا ہے تو نتیجہ کے اعتبار سے معنیٰ لئے جا عیں گے فضل واحسان کے۔ رحمٰن میں معنیٰ کی زیادتی ہے:

"الرحمن ابلغ "اس عبارت سے قاضی صاحب رطیقی بتلا ناچا ہے ہیں کہ رحمٰن اور رحیم دونوں مفید مبالغہ ہونے میں شریک ہیں البتہ رحمٰن میں مبالغہ زیادہ ہے رحیم کے مقابلہ میں۔
اس لئے کہ قاعدہ ہے کہ حروف کی زیادتی معنیٰ کی زیادتی پر دلالت کرتی ہے۔ جیسے قطع اور قطّع ۔ قطع کے معنیٰ کا ٹمنا اور قطّع کے معنیٰ بار بار کا ٹمنا۔ اس طرح کبار اور کتبار۔ کبار کے معنیٰ بہت بڑا۔
بڑا اور کتار کے معنیٰ بہت بڑا۔

رحمٰن میں کمیت اور کیفیت دونوں اعتبار سے معنیٰ کی زیادتی ہے۔ کمیت یعنی کثرت افراد اور کیفیت یعنی کثرت افراد اور کیفیت یعنی قوت افراد۔ کمیت کے اعتبار سے زیادتی اس طرح ہے کہ رحمٰن کا تعلق دنیا کے ساتھ اور رحیم کا تعلق آخرت کے ساتھ کیا جائے۔ آخرت میں رحم فقط مؤمنین پر کیا جائے گا۔ برخلاف دنیا میں دنیا میں اللہ تعالیٰ کی رحمت سے دنیا میں دنیا میں اللہ تعالیٰ کی رحمت سے فائدہ اٹھار ہے ہیں۔ گویاد نیا میں مرحومین کی تعداد زیادہ ہے۔ اس اعتبار سے رحمٰن میں معنیٰ کی زیادتی ہوئی۔ کیفیت کے اعتبار سے زیادتی اس طرح کہ دنیا کی نعمتیں دوط۔ رح کی ہیں۔ چھوٹی دیادتی ہوئی۔ کیفیت کے اعتبار سے زیادتی اس طرح کہ دنیا کی نعمتیں دوط۔ رح کی ہیں۔ چھوٹی

نعمتیں اور بڑی نعمتیں ، جب که آخرت کی ساری نعمتیں بڑی ہیں۔رحمٰن میں آخرت کی سب نعمتیں اور دنیا کی بڑی نعمتیں داخل ہیں اور رحیم کا تعلق صرف دنیا ہی سے کیا جائے۔ رحمٰن کی تقدیم کی وجہ:

''وانما قدم''اس عبارت سے قاضی صاحب رالتھایہ ایک سوال مقدر کا جواب دے رہے ہیں۔ سوال میہ رکا جواب دے رہے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ اصول کے مطابق جب صفات کا تذکرہ کیا جاتا ہے توصفت سافن کی جاتا ہے اورصفت عالی کا ذکر بعد میں ہوتا ہے۔ یہاں بسملہ میں صفت عب الی رحمٰن کو صفت سافل رحیم پر کیوں مقدم کیا گیا؟

اس اعتراض کے قاضی صاحب رایشایہ نے جار جواب دیے ہیں۔

(۱) رحمٰن میں کمیت کے اعتبار سے زیادتی ہے تو رحمٰن کا تعلق دنیا سے ہوگا۔ رحمت دنیا مقدم ہے رحمت آخرت پر،اس لئے رحمٰن کورجیم پرمقدم کیا گیا۔

(۲) رحمٰن کو'اللہ''کے ساتھ مشابہت زیادہ ہے۔ جیسے لفظ اللہ غیر اللہ پرنہیں بول کے اس طرح لفظ رحمٰن کو بھی غیر اللہ پر بولنا جائز نہیں ۔ لفظ اللہ اصلاً وصف ہے مگر ایک فرد کے ساتھ خاص ہونے کی وجہ سے مگم کے درجہ میں آگیا ہے۔ اس طرح لفظ رحمٰن بھی ایک فرد کے ساتھ خاص ہونے کی وجہ سے مگم کے درجہ میں آگیا ہے۔ جب رحمٰن میں عگم میت ہے تو قاعدہ میہ ہے کہ مم وصف پر مقدم ہوتا ہے، اس لئے رحمٰن کورجیم پر مقدم کیا گیا۔

اگرسوال کیا جائے کہ رحمٰن کا اطلاق غیر اللہ پر کیوں نہیں ہوسکتا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ پہلے رحمٰن کی تعریف سمجھ لی جائے۔ رحمٰن وہ ہستی ہے جومنعم حقیقی ہوا ور انعام میں درجہ کمال رکھت ہو۔ منعم حقیقی وہ ہے جواپنی ذاتی چیز کسی کوعطاء کرے ۔معلوم ہوا کہ رحمٰن کا اطلاق منعم حقیقی پر ہوگا۔

اب سیم بھیں کہ انعام میں درجہ کمال کیا ہے؟ انعام کرنے والا انعام کے بعد کسی عوض کا طالب و خواہاں نہ ہو۔ بندہ جب کسی پر انعام کرے گا تو چند چیزوں میں سے کوئی ایک ضروراس کے پیشِ نظر ہوگی۔(۱) آخرت کا ثواب(۲) بھی دنیا میں بدل کا طالب ہوتا ہے (۳) بھی کسی فقیر کود کیھ کرترس آتا ہے اور دل میں کڑھن پیدا ہوتی ہے اس کو دور کرنا ہوتا ہے (۴) بھی آدمی انعام کرتا ہے مال کی محبت کم کرنے کے لئے۔

(۳) رحمٰن میں زیادتی بحسب الکیف کا اعتبار کیا جائے تورحمٰن کا تعلق دنسیاو آخرت دونوں سے ہوگا۔ دنیا کی بڑی نعمتیں رحمٰن کے تحت آگئی، گویار حیم کی حیثیت تتمہ و تکملہ کی ہے۔ حیثیت تتمہ و تکملہ کی ہے۔

(۴) قرآن کریم میں بھے کی رعایت کی گئی ہے۔ پوری سور ہُ فاتحہ کا بھے اخیر کا ماقبل یاءسا کن ہے۔ اگر رحمٰن کومؤخر کیا جاتا تو بیر بھے ختم ہو جاتا۔ (واضح رہے کہ بیہ جواب شوا فع کے مسلک کے مطابق ہے کہ ان کے یہاں بسملہ سور ہُ فاتحہ کا جزء ہے )

# لفظ رحمان کی نحوی بحث:

والاظهر اس عبارت سے قاضی صاحب رطیتگایہ ایک سوال مقدر کا جواب دے رہے ہیں۔ دراصل بیا یک نحوی بحث ہے۔ رحمٰن میں الف نون زائد تان ہے تو بیم نصرف ہے یاغسب منصرف؟

الف نون زائد تان دوحال سے خالی نہیں، یا تواسم میں ہوں گے یاوصف میں۔اگراسم میں ہے توغیر منصرف بننے کے لئے عکمیت شرط ہے۔اوراگروصف میں ہے توغیر منصرف بننے کے لئے بعض حضرات نے انتفاء فعلانۃ کی شرط لگائی ہے کہاس کامؤنث فعلانۃ کے وزن پر نہ آتا ہو

۔ اور بعض حضرات نے وجود فعلیٰ کی شرط لگائی ہے کہ اس کا مؤنث فعلی اے وزن پر آتا ہو۔ اس لئے سکر ان سب کے بیہاں غیر منصرف ہے، اس لئے کہ اس کا مؤنث سکری آتا ہے اور ندمان "سب کے بیہاں منصرف ہے، اس لئے کہ اس کا مؤنث ندمان آتا ہے۔

رحمٰن میں بھی الف نون زائد تان ہے اور یہ وصف ہے۔ انتفاء فعلانۃ کی مشرط پائے جانے کی وجہ سے یہ غیر منصرف ہوا۔ جن حضرات نے وجود فُعلیٰ کی شرط لگائی ہے ان کے اعتبار سے منصرف ہونا چاہئے مگر قاضی صاحب دلیٹھا یہ فرماتے ہیں کہ ان کے یہاں بھی پیغیر منصرف ہے۔ انہوں نے رحمن کوان اساء کے ساتھ لاحق کیا ہے جن کا مؤنث فعلیٰ کے وزن پر آتا ہے۔ پس جو تکم ملحق ہے کا ہوگا وہی لاحق کا بھی ہوگا۔

# لفظ الله، رحمن اور رحيم كانتخاب كي وجه:

بہملہ میں یہ تین الفاظ کیوں منتخب کئے گئے؟ لفظ اللہ کا انتخاب اس وجہ سے ہے کہ وہ معبود حقیقی ہونے پر دلالت کرتا ہے۔رحمن اور رحیم کالفظ اس لئے لایا گیا کہ سب انعامات اللہ ہی کی طرف سے ہیں چھوٹے ہوں یابڑ ہے، دنیوی ہوں یا اخروی ۔لہذا جومعبود حقیقی اور منعم حقیقی ہووہی ذات مستحق استعانت ہوگی۔

# الحمدلله كىبحث

الحمد لله کے متعلق قاضی صاحب رالیتایہ تین بحثیں ذکر فرماتے ہیں۔(۱) حمر، مدح اور شکر کی تعریف اور ان کے مابین نسبت (۲) الحمد کی نحوی بحث یعنی اعراب کے اعتبار سے (۳) الف لام کی بحث۔

# حر، مدح اورشکر کی تعریف اوران کے مابین نسبت:

حمد نام ہے کسی کی اختیاری خوبی کوزبان سے بیان کرنا۔ مدح نام ہے کسی کی خوبی کو بیان
کرناچا ہے اختیاری ہو یا غیراختیاری حمد اور مدح میں عام خاص مطلق کی نسبت ہے۔ حمد خاص
ہے جو فقط اختیاری خوبی پر ہوتی ہے اور مدح عام ہے جو اختیاری اور غیرا ختیاری دونوں خوبیوں پر
ہوتی ہے۔ جہاں حمد ہوگی و ہاں مدح بھی ہوگی مگر جہاں مدح ہو و ہاں حمد کا ہونا ضروری نہسیں۔
حمدت زیداً علیٰ حسنہ نہیں کہہ سکتے اور مدحت زیداً علیٰ حسنہ کہہ سکتے ہیں۔ اس کئے
کہ حسن اختیاری خوبی نہیں ہے۔ ہاں! حمدت زیدا علیٰ علمہ کہہ سکتے ہیں، اس لئے کہ علم
اختیاری خوبی ہے۔

شکر کہتے ہیں منعم کی تعظیم کرنا۔ شکر کی ادائیگی کے تین طسریقے ہیں۔(۱) زبان سے شکر بیادا کرنا(۲) ہاتھ سے شکر اداکرنا(۳) ہال سے شکر اداکرنا۔ شکر نعمت کے مقابلہ میں ہوتا ہے ، حمد میں بیقیز نہیں ہے۔ حمد عام اس اعتبار سے ہے کہ نعمت کی قید نہیں اور خاص اس اعتبار سے ہے کہ نعمت کی قید نہیں اور خاص اس اعتبار سے ہے کہ زبان سے ہی ادا ہوتی ہے۔ شکر عام اسس اعتبار سے ہے کہ نبین اور خاص اس اعتبار سے ہے کہ نعمت کے مقابلہ میں ہی ہوتی ہے۔

جہاں عام خاص من وجہ کی نسبت ہوتی ہے وہاں تین مادے ہوتے ہیں۔ایک اجتماع کا اور دوافتر اق کے۔اجتماع کا مادہ لیعنی حمر بھی ہواور شکر بھی ہو۔ جیسے کسی نے پچھا حسان کیا تو آپ نے اس کو جزاک الله کہا۔افتر اق کا ایک مادہ لیعنی حمر ہواور شکر نہ ہو۔ جیسے بلانعت کسی کی تعریف کرنا۔افتر اق کا دوسرامادہ لیعنی شکر ہو حمر نہ ہو۔ جیسے منعم کے انعام میں اعضاء سے تعظیم کرنا۔

ایک اعتراض کا جواب:

"ولما کان الحمد" سے ایک اعتراض کا جواب ہے۔ اعتراض یہ ہے کہ حمد اور شکر میں عام خاص من وجہ کی نسبت ماننا صحیح نہیں ہے۔ حدیث پاک سے بھی اس کی تائیہ ہوتی ہے۔ حدیث پاک میں ما مناصح خریث باک میں ہے۔ الحمد رأس الشکر ما شکر الله من لم یحمدہ ۔ حمد شکر کا سر ہے۔ شکر کل ہے اور حمد اس کا جزء ہے۔ قاعدے کے اعتبار سے جزء پرکل کا اطلاق نہیں ہوسکتا تو حمد برکل کا اطلاق نہیں ہوسکتا ۔ لہذا اب ماد وَ اجتماعی نہیں نکل سکتا، ثابت ہوا کہ حمد اور شکر میں عام خاص من وجہ کی نسبت ماننا صحیح نہیں۔

اس اعتراض کا جواب ہیہ ہے کہ جزء کی دوقسمیں ہیں۔(۱) جزء حقیقی (۲) جزء ادعائی: جوحقیقهٔ جزء نه ہومگر منکلم نے اس کو جزء فرض کرلیا ہو۔

اب مذکورہ اعتراض کودیکھیں تو حدیث مذکور میں بھی حضورا کرم سلیٹھاییہ ہے تحد کو شکر کا جزء کہا ہے تو بدورہ ملک کے جدکو شکر کا جزء کہا ہے تو بہ جزء ادعائی ہے یعنی کسی وجہ سے حمد کوشکر کا جزء مان لیا گیا ہے ورنہ حقیقہ بڑنے ہمیں ہوتا وہ ضابطہ جزء قیقی کے متعلق ہے جزءاضافی کے متعلق ہے جزءاضافی کے متعلق نہیں۔

اگریسوال کیا جائے کہ حدیث پاک میں حمد کوشکر کا جزء کیوں کہا گیا؟ جواب یہ ہے کہ شکر کی ادائیگی کا سب سے اعلی طریقہ شکر قولی ہے یعنی زبان سے تعریف کرنا ہی شکر ہے۔ حمد کی نقیض ذم آتی ہے اور شکر کی کفران نعمت۔

#### نحوی بحث:

الحمدمبتدا ہےاور للہ جارمجرور سے ل کرخبر ہے۔

الحمداصلاً منصوب تقامفعول بريامفعول مطلق مونے كى وجهسے-حمداللهاس كى اصل

عبارت تھی۔مفعول بہ ہوتو نو جد فعل کو محذوف ما ناجائے اور مفعول مطلق ہوتو نحمد فعل کو محذوف ما ناجائے۔ قاصی صاحب دلیٹیلیہ کی رائے یہی ہے۔خلاصہ یہ ہے کہ یہ پہلے جملہ فعلیہ تھا بعد میں اس کو جملہ اسمیہ کی طرف منتقل کیا گیا۔اس لئے کہ مقام حمد کے مناسب جملہ اسمیہ ہے کیونکہ ہے۔ ثبوت ودوام کے معنی پردلالت کرتا ہے۔

الحمد میں ایک قراءت نصب کی ہے،البتہ بیقراءت شاذہ ہے۔

# الف لام كى بحث:

الحمد پرجوالف لام ہےوہ کیساہے؟ اس سلسلہ میں دواختال ہیں۔

(۱) ایک بیکه بیجنس کا ہے۔اس صورت میں ترجمہ بیہ موگا کے جنس حمد اللہ ہی کے لئے ہے۔

(۲) اور دوسراییا ستغراق کا ہے۔اس صورت میں ترجمہ یہ ہوگا کہ تمام تعریفوں کی مستحق ذات اللہ ہی کی ہے۔ ہی کی ہے۔

#### رب العالمين كى بحث

اس میں دو کلمے ہیں۔ایک ہے رب جومضاف ہے اور دوسرا ہے العالمین جومضاف الیہ ہے۔قاضی صاحب رطالتہ اللہ مضاف کی اواس کے بعدمضاف الیہ کی تحقیق پیش کرتے ہیں۔ لفظ رب کی تحقیق:

قاضی صاحب رطینائیے نے لفظ رب کے متعلق دوقول بیان فرمائے ہیں۔ (۱) لفظ رب مصدر ہے اور تربیت کے معنیٰ میں ہے۔ تربیت کہتے ہیں کسی چیز کو درجۂ کمال تک پہونچا نا تدریجاً۔اللّٰہ تعالیٰ مر بی ٔ حقیقی ہے، ہرچیز کی تربیت فرماتے ہیں۔

اس پرایک اعتراض ہوسکتا ہے کہ لفظ رب کو مصدر ماننا سیح نہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اللہ رب کہنا سیح ہے۔ اس مثال میں رب کو صفت قرار دیا گیا جب کہنچی قاعدہ کے اعتبار سے مصدر کا صفت نہیں بن سکتا تو پھر مذکورہ مثال میں رب کو صفت کیسے بنایا گیا؟ ضابطہ کے اعتبار سے مصدر کا حمل ذات پر جائز نہیں۔

قاضی صاحب رطینٹایہ نے اس کا جواب دیا کہ مصدر کوصفت ماننا مبالغہ کے مقصد سے جائز ہے۔

(۲) لفظ رب صفت مشبہ ہے اور باب نصر سے ہے۔ رب کا اطلاق اللّٰداورغیر اللّٰد دونوں پر ہوسکتا ہے۔

اگرسوال کیا جائے کہ اللہ اورغیر اللہ دونوں پر اطلاق واستعال ہونے میں فرق ہے یا نہیں؟

قاضی صاحب رطیقیایہ نے اس کا جواب دیا ہے کہ ذات باری تعالی کے لئے جب رب کا لفظ استعال ہو گا تو بغیراضافت کے ہو گا اورغیراللہ کے لئے بیلفظ بولا جائے گا تواضافت کے ساتھ ہوگا۔ جیسے رب المال، رب الدار، اڑجے الی رَبِّ کے وغیرہ۔

## لفظ عالمين كي شخفيق:

عالمین مضاف الیہ ہے اور جمع ہے عالَم کی۔ فاعَلَ بھی اسم آلہ کے اوز ان میں سے ہے۔ جیسے خاتَہ ختم کرنے کا آلہ یعنی مہرلگانے کا آلہ۔ قالَب بیلٹنے کا آلہ یعنی سانچہ۔اس طرح عالَم یعنی جاننے کا آلہ۔کا ئنات کی ہرچیز کوعالم کہیں گے۔

# عالم كامصداق:

''و هو کل ماسواه ''اس عبارت سے قاضی صاحب دلیٹھایہ عالم کے مصداق کو بیان کرنا چاہتے ہیں۔اولاً دو چیزوں میں فرق سمجھ لیں۔(۱) جَوْہروہ چیز جو قائم بالذات ہو۔(۲) عُرض :وہ چیز جو قائم بالغیر ہو۔ جو ہراوراعراض سب ممکن الوجود ہیں اور ذات باری تعالی واجب الوجود ہے۔واجب الوجود اپنے وجود میں کسی کا محتاج نہیں ہوتا۔ممکن الوجود اپنے وجود میں محتاج ہوتے ہیں۔

محتاج کے ذریعہ محتاج الیہ کے وجود کو سمجھا جاسکتا ہے۔ کا ئنات کی تمام چیزیں محت اج ہیں۔ان تمام چیزوں کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا وجود سمجھا جائے گا۔معلوم ہوا عالم کا پہلامصداق جمیع ماسوی اللہ ہے۔

### عالمين جمع كيون لائع؟

و انماجمعہ اس عبارت سے ایک سوال مقدر کا جواب ہے۔ سوال بیہ ہے کہ عالمین جمع کا صیغہ کیوں لائے؟ عالم مفرد لاتے اور اس پر الف لام داخل کردیتے تو کافی تھا۔

جواب میہ ہے کہ اس میں وہم ہے کہ ایک جنس کے تمام افراد پر اللہ تعالیٰ کی ربوبیت ثابت ہوگی مگر مختلف اجناس کے افراد پر اللہ تعالیٰ کی ربوبیت ثابت کرنی ہے، اسس لئے جمع کا صیغہ لائے۔

# عالمين جمع سالم كيون لائع؟

ذوی العقول کی جمع واواورنون کے ساتھ آتی ہے اورغیر ذوی العقول کی الف۔ اور تا ہے۔ کا ئنات میں غیر ذوی العقول زیادہ ہے ذوی العقول کے مقابلہ میں تو جمع الف تا سے لائی جاتی مگرایسا کیوں نہیں؟

قاضی صاحب رطیقی اس کا جواب دیا که ذوی العقول کوغیر ذوی العقول پرغلبه دیا گیاہے۔

# عالم كامصداق ثانى:

عالم کادوسرامصداق ذوی العلم ہے یعنی علم رکھنے والی مخلوق کا ئنات میں تین مخلوق علم رکھنے والی مجلوق علم رکھنے والی ہیں۔انسان، جنات اور ملائکہ۔عالم کا اصلاً مصداق ذوی العلم ہے اورغیر ذوی العلم تبعاً داخل ہے۔

#### عالم كامصادق ثالث:

اگرچہ عالم کالفظ جمیے ماسوی اللہ کے لئے وضع کیا گیاہے گریہاں فقط انسان مراد ہے۔ انسان کوجمیع موجودات کے درجہ میں اتر دیا گیاہے۔قرآن کریم مسیں بھی فقط انسانوں پر العالمین کا اطلاق ہواہے اَتَا تُنوُنَ النَّ کُرَانَ مِنَ الْعَلَیدیْنَ لا۔

اگرانسانوں کوعالم کامصداق مانیں گے تواشکال ہوگا کہانسان توایک ہی جنس ہے پھر جمع کاصیغہ کیوں لایا گیا؟

#### الرحمٰن الرحيم كىبحث

اس کی تمام تفصیلات بسملہ میں گزر چکی ہے۔البتہ ایک اعتر اض حفیہ کی جانب سے ہو سکتا ہے کہاس سےمعلوم ہوا کہ بسملہ سور ۂ فاتحہ کا جزنجہیں ہے ورنہ نکرار ہوجائے گی۔

قاضی صاحب رطینه اس کا جواب و یتے ہیں کہ الرحمن الرحیم کومکرر لایا گیا علت بیان کرنے کے لئے مطلب بیرہے کہ الحمد ملامیں جودعوی ہے الرحمن الرحیم اس دعویٰ پر دلیل ہے۔

#### لفظمالك كىبحث

ملِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ مِن تَين كَلِم بِين -قاضى صاحب رَليُّهَا يِنون كَيْحَيْق پيش كرتے

#### مالِکِ **میں قراءت:**

ہیں۔

قاضی صاحب رطینیمایہ چار قراءت بیان کرتے ہیں۔ یکمہ دوحال سے خالی نہیں، یا تواسم ہوگا یافعل۔اگر فعل ہے تومَلکَ۔اوراگراسم ہے تو دوحال سے خالی نہیں، یا تو فَاعِلُ کے وزن پر ہوگا یافعِلُ کے وزن پر۔ فَاعِل ؒ کے وزن پر ہوتو مَالِکِ اور فَعِلُ کے وزن پر ہوتو دوحال سے خالی نہیں، یا تو بکسراللام ہوگا جیسے مَلِکِ یا بسکون اللام ہوگا جیسے مَلْکِ۔

ان تمام قرائتوں میں مَا لِک اور مَلِک کا اختلاف زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔اس کئے قاضی صاحب رکیٹیلیان کومع الدلائل پیش فر ماتے ہیں۔

#### مذابب:

ا مام عاصم دلیتهٔ علیه ، امام کسائی دلیتهٔ علیه ، امام یعقوب دلیتُعلیه نے مَالِک برِهُ ها ہے اور جمہور قراء نے مَلِک برُه هاہے۔ قاضی صاحب دلیتهایہ کی رائے بھی بہی ہے۔

# قول اول کی دلیل:

قائلین مَالِک کی تائید میں قرآن پاک کی یہ آیہ ہے یؤمر لا تمیلك نَفْسٌ

لِّنَفُسِ شَيْئًا طُهُ طَرِيقة استدلال بيہ ہے کہ تملَکُ مِلْک سے شتق ہے مُلْک سے نہیں۔ مُلْک لازم ہے، اگر تملِکُ مُلْک سے شتق ہے توشَیْئا کی طرف متعدی نہ ہوتا۔ شَیْئا کی طرف متعدی بنایا جائے تو علیٰ متعدی ہونا اس بات کا قرینہ ہے کہ بیمِلُک سے شتق ہے۔ اگر مُلُک کو متعدی بنایا جائے تو علیٰ سے بنایا جا تا ہے اور یہاں لام کے ذریعہ بنایا گیا ہے۔ معلوم ہوا آیت کر یمہ سیس مَا لِک بھی مِلُک سے شتق ہے۔ جس دن میں غیر سے مالکیت کی نفی کر کے اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے ملکیت کو ثابت کیا ہے۔ لہٰذامِلْک سے مَالِک ہوگا۔

# قول ثانی کے دلائل ووجوہ ترجیح:

قاضی صاحب رطینیایہ چونکہ فریق ثانی کے ساتھ ہیں۔اس کئے تفصیل سے اپنے قول کی تائید میں دلائل اور د جو ہر جمچ پیش کرتے ہیں۔

(۱) قاضی صاحب رالینمایفر ماتے ہیں کہ بیقراءت اہل حرمین کی ہے اور اہل حرمین سے زیادہ فصیح قراءت اور اعلم بالقراءت کو کی نہیں ہوسکتا۔

(۲) قیامت کے دن فرمان خداوندی ہوگا لِمَنِ الْمُلُكُ الْیَوْ مَرَّ کَهِ آجَ حَکومت کس کی؟ اس آت میں اللہ تعالی نے اپنے آپ کوروز جزاء میں صفت مُلُک کے ساتھ متصف کیا ہے۔ لہلند اللہ یہ میں بھی الی قراءت اختیار کی جائے جس سے ذات باری تعالی مُلُک کے ساتھ متصف ہوجا کیں۔
ساتھ متصف ہوجا کیں۔

(۳)مَلِک پڑھنے میں تعظیم زیادہ ہے۔اس کو ثابت کیا ہے قاضی صاحب رطیقیایہ نے چار طریقوں سے۔

اول: ما لک وہ ہے جواعیان مملو کہ میں تصرف کرے۔مَلِک وہ ہے جومامورین میں تصرف

درس بيضاوي

کرے۔دوم: مالک کی ملکیت میں احرار نہیں ہوتے جب کہ مکلِک تو احرار پر بھی حکومت کرتا ہے۔ سوم: مالک کامملوک توشکی قلیل بھی ہوسکتا ہے جب کہ مکلِک تو خزانوں کا مالک ہوتا ہے۔ چہارم: مالک ہرشخص ہوسکتا ہے جب کہ مکلِک ہرکوئی نہیں ہوسکتا۔ مکلِک اعظم الناس ہوتا ہے۔ ان چاروں باتوں کوسامنے رکھ کرقاضی صاحب رالیٹیا یہ فرماتے ہیں کہ مکلِک پڑھنا بہتر ہے۔

### لفظيوم كىبحث

یوم کے تین استعال ہیں۔

(۱) عرفی: طلوع تنمس سے غروب تنمس تک کا وقت یوم عرفی ہے۔

(۲) شرعی :صبح صادق سے غروب شمس تک کاونت یوم شری ہے۔

(m) لغوی:مطلق وقت یوم لغوی کہلا تاہے۔

آیت پاک میں یوم کالفظ لغوی معنیٰ میں استعال ہواہے۔

## لفظالدين كىبحث

لفظ'' دین'' تین معنوں میں استعال ہوتا ہے۔(۱)جزاء(۲) شریعت (۳)اطاعت۔

### ایک اعتراض کا جواب:

آگے قاضی صاحب رہائٹھایہ ایک سوال مقدر کا جواب دے رہے ہیں۔ سوال مقدر سے پہلے دومقدمے بیان کئے جاتے ہیں۔

- (۱) موصوف صفت میں تعریف وتنگیر کے اعتبار سے مطابقت ضروری ہے۔
  - (۲)اضافت کی دونشمیں ہیں۔اضافت معنوی اوراضافت لفظی۔

(۱) اضافت معنوی: اضافت معنوی نام ہے صفت کا غیر معمول کی جانب مضاف ہونا۔

(٢)اضافت لفظى: اضافت لفظى كامطلب ہےصفت كامعمول كى جانب مضاف ہونا۔

اضافت معنوی میں مضاف الیہ کودیکھا جائے گا۔مضاف الیہ اگر معرفہ ہوتو اضافت معنوی تعنوی میں مضاف الیہ کرہ ہوتو شخصیص کافائدہ دے گی۔اضافت لفظی نہ تعریف کافائدہ دیتی ہے نیخ صیص کا بلکہ تخفیف کافائدہ دیتی ہے بیعنی مضاف سے تنوین گرجاتی ہے۔

اب اعتراض کی وضاحت مجھیں کہ کملِگِ یَوْهِر الدِّیْنِ صفت ہے اور اللہ موصوف ہے۔ اب جیسا کہ قاعدہ ہے۔ اللہ کا معرفہ ہے اور مالک یوم الدین میں اضافت نفظی ہے۔ اب جیسا کہ قاعدہ بتایا کہ اضافت نفظی تعریف کا فائدہ نہمیں دیتی اور یہاں موصوف معرفہ اور صفت نکرہ ہے دونوں میں مطابقت نہیں ہے۔

قاضی صاحب رطیقی اس کا جواب دیتے ہیں کہ ملیا یہ توجر الدینی میں اضافت لفظی نہیں اضافت لفظی نہیں بلکہ معنوی ہے۔ مالیک صیغہ اسم فاعل صفت ہے اور یوم کی جانب مضاف ہے۔ یوم مالک کا معمول نہیں ہے بلکہ اصل معمول الامور محذوف ہے اور غیر معمول کی طرف اضافت کردی گئ ہے۔ اگر یوم کو حقیقتاً مفعول بہمان لیا جائے تو اضافت لفظی ہوگی مگر یوم حقیقتاً مفعول بہم یں بن سکتا۔ اس لئے کہ مالک اسم فاعل یہاں دوام کے معنی دے رہا ہے جب کہ اس میں فاعل کے ملک کے لئے ضروری ہے کہ وہ حال یا استقبال کے معنی میں ہو۔

''و تخصیص''اسعبارت سے بھی ایک سوال مقدر کا جواب دیا جا تا ہے۔سوال ہیہ ہے کہ جب اللّٰد کی ملکیت عام ہے کہ یوم دنیا کے بھی ما لک اللّٰہ ہیں اور یوم آخر کے بھی ما لک اللّٰہ

ہیں تو پھر یوم آخر کی شخصیص کیوں ہے؟

قاضی صاحب رہ لٹھایہ نے اس کے دوجواب دیے ہیں۔

(۱) یوم آخرا پنے احوال و کیفیات کے اعتبار سے عظیم الشان ہے اس لئے یوم آخر کی طرف اللّٰہ۔ تعالٰی کے ملک کی اضافت کی گئی تا کہ اللّٰہ تعالٰی کی ملکیت عظیم الثان ہوجائے۔

(۲) دنیامیں بظاہر دوسر ہے بھی مالک نظر آتے ہیں اس لئے یوم آخر کی قیدلگائی گئی تا کہ دوسروں کی ملکیت خارج کر دی جائے۔

### اوصاف اربعه ذكركرنے كى وجه:

الحمدللد میں دعویٰ ہے، صفات اربعہ اس دعویٰ کی دلیل ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ ہی کی عبادت کرتے ہیں۔غیراللہ مستحق حمز نہیں جب مستحق حمز نہیں تومستحق عبادت بطریق اولیٰ نہیں ہے۔

#### ایاک نعبدوایاک نستعین

ایاک کے متعلق قاضی صاحب رطیقیایہ چار بحثیں ذکر کرتے ہیں۔(۱) ایاک کے کاف خطاب کی بحث (۲) ایاک کے کاف خطاب کی بحث (۲) ایاک کی نحوی بحث (۳) عبادت واستعانت کامفہوم (۴) ایاک مفعول کو مقدم کرنے کی وجہ۔

## ایاک کے کاف کی بحث:

اولاً بطورتمهيد دوبا تين سمجھ لي جائيں۔

(۱) نحوی حضرات کا اتفاق ہے کہ اسم ظاہر ضمیر غائب کے حکم مسیں ہوتا ہے۔ رب العالمین ، الرحمن الرحیم ، مالک میسب غائب کے صیغے ہیں تو پھر غائب کے صیغوں کوچھوڑ کر حاضر کا

صيغه كيون استعال كيا گيا؟

(۲)معرفت کے دوطریقے ہیں۔ایک مشاہدہ کے ذریعہ اور دوسرااوصاف کوس کرمعرفت حاصل کرنا۔

> غائب کے صیغہ کو چھوڑ کر حاضر کا صیغہ لانے میں کیا حکمت ہے؟ قاضی صاحب رصیفیایے نے تین نکتے بیان کئے ہیں۔

(۱) علماءِظاہر نے یہ نکتہ بیان کیا ہے کہ بندوں کواللہ تعالیٰ کی معرفت نہیں تھی اس کئے کہ ہم نے مشاہدہ نہیں کیا ہے۔ سور ہُ فاتحہ میں اللہ تعالیٰ کا تعارف ہے۔ جب تک بندوں کواللہ تعالیٰ کی معرفت نہیں تھی تب تک غائب کے صینے استعال کئے اور جب باری تعالیٰ کی معرفت حاصل ہوئی تو حاضر کا صیغہ استعال کیا۔

(۲) علماءِ باطن نے بیئلتہ بیان کیا ہے کہ صوفیاء کے بیہاں اصلاح کے تین طریقے ہیں۔ایک ہے سالک لیعنی اللہ تعالیٰ کی جانب چلنے والا۔ دوسراعار وسے لیعنی معرفت باری کا قصد کرنے والا۔ تیسراواصل یعنی اللہ تعالیٰ تک پہو نچنے والا۔الحمد لللہ سے جو گفتگو ہے وہ سالک اور عارف کے اعتبار سے ہے وہ سالک اور عارف کے اعتبار سے ہے اور ایاک سے جو گفتگو ہے وہ واصل کے اعتبار سے ہے۔

(۳) علماء معانی نے بیئتہ بیان کیا ہے کہ عربوں کا طرزیہ ہے کہ وہ کلام کے اسلوب کوبد لتے ہیں۔
اس طرز بد لنے کوالتفات کہتے ہیں یعنی غائب کے صیغہ کوچھوڑ کرحاضر کا صیغہ استعال کرنا یا اس کا
برعکس یا متکلم کے صیغہ کوچھوڑ کرغائب یا حاضر کا صیغہ استعال کرنا۔ایاک نعبد میں غیبُ شہر سے
خطاب کی جانب التفات ہے۔

#### نحوی بحث:

تمام نحاة متفق ہیں کہ ایاضمیر منفصل ہے۔ نحاۃ کے مابین جواختلاف ہے وہ اس بات میں ہے ایا کے ساتھ جو چیزیں گئی ہیں کاف، یا، ہا وغیرہ جیسے ایاک، ایای، ایاہ خلیل نحوی کہتے ہیں میں مضاف ہیں اور ملحقات اساء ہیں اور مضاف الیہ محلاً مجرور ہے۔ جمہور نحاۃ فرماتے ہیں کہ ایا ضمیر ہے اور ملحقات حروف ہیں تکلم، خطاب اور غیبت کی جانب اشارہ کرنے کے لئے بڑھایا گیا ہے۔ ایا کے بارے میں بعض نحاۃ فرماتے ہیں کہ ایاضمیر نہیں بلکہ ایا کے ملحقات ضمیر ہیں اور ایا کی حیثیت سہارے کی ہے۔ ایاک بیہ مجموعہ بور اایک کلمہ ہے دوالگ کلم نہیں۔

#### عبادت اوراستعانت كامفهوم:

اب قاضی صاحب دلینیمایه تیسری بحث ذکر کرتے ہیں اور وہ ہے عبادت واستعانت کا مفہوم ع**بادت کے لغوی معنی:** 

انتهائی درجہ کاخشوع اور انتهائی درجہ کی ذلت کوظا ہر کرنا۔ نماز میں انتهائی درجہ کی ذلت ہے عبادت کامادہ عبد ہے جہاں میمادہ پائے جائے گاوہاں تذلل کے معنیٰ ہوں گے جیسے اہل عرب کا قول ہے طریق معبدوہ راستہ جس پرلوگوں کی خوب آ مدورفت ہوتی ہو۔ اسی طرح ثوب ذو عبدۃ لیمیٰ سخت قسم کی بناوٹ والا کیڑا۔ غایت تذلل کی مستحق ذات فقط اللہ تعالیٰ کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ غیر اللہ کو سجدہ کرنا جائز نہیں ہے۔

### عبادت کے اصطلاحی معنی:

(۱)عبادت وہ فعل ہے جس کواللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کےاظہار عبدیت کے لئے علامت بنایا

برو \_

(۲)عبادت وہ فعل اختیاری ہے جوخلاف نفس ہواور محض رضائے الہی کے خاطر کیا جائے۔ استعانت کے لغوی معنیٰ:

> استعانت کے لغوی معنی طلب معونت یعنی مد د طلب کرنا۔ معونت کی دوشمیں ہیں۔

(۱)معونت ضروریہ: جس کوقدرت ممکنہ بھی کہاجا تاہے۔قدرت ممکنہ وہ ادنیٰ درجہ کی قدرت جس کی وجہ سے مأمور بہ کوادا کرنا بندہ کے بس میں ہوجائے۔

قدرت مکنه میں چار چیزیں ہوتی ہیں۔(۱) فاعل کوفعل پر قدرت ہو(۲) اس چیز کاعلم ہو(۳) آلہ بھی حاصل ہو(۴) مادہ بھی ہو۔ یہ چار چیزیں ہوں گی تو قدرت ممکنہ پائی جائے گی۔ (۲) معونت غیرضرور یہ جس کوقدرت میسرہ بھی کہا جا تا ہے۔قدرت میسرہ وہ اعلیٰ درجہ کی قدرت کہ جس کی وجہ سے مامور ہہ کوا داکر نابندہ کے لئے مہل ہوجائے۔

تکلیف کامدارقدرت مُیسِّرُ ہ پرنہیں ہے بلکہ قدرت ممکنہ پر ہے۔مگراصول فقہ میں فقہاء نے صراحت کی ہے کہا کثر عبادات مالیہ میں تکلیف کامدار قدرت مُیسِّر ہُ پر ہے۔ جیسے زکوۃ نصاب کاما لک ہوتے ہی واجب ہوجاتی ہے مگرادائیگی حولانِ حول کے بعد ہوگی۔

قاضی صاحب رالیُّظیااس کا جواب دیتے ہیں کہ یہاں صحت عقلی مراد ہے صحت شرعی مراد نہیں ہے۔

نستعین کے مفعول کو حذف کیا گیاتا کے عموم ہوجائے۔

نعبد اور نستعين جمع كيول لائع؟

نعبد اور نستعین جمع کاصیغه لائے اور واحد کانہیں لائے کثرت افراد کی وجہ سے۔

تفصیل یہ ہے کہ تالی دوحال سے خالی نہیں ، سور و فاتحہ یا تو داخلِ صلوۃ پڑھے گایا خارجِ صلوۃ۔ اگرخارجِ صلوۃ ہوتو تالی نے اپنے ساتھ تمام مؤمنین موحدین کوشامل کیا ہے۔ اگر تالی داخلِ صلوۃ تلاوت کر ہے تو دوحال سے خالی نہیں ، یا تو منفر دہوگا یا باجماعت نماز پڑھنے والا ہوگا۔ اگر منفر دہوگا یا باجماعت ہے تو تالی نے حفظ کو اپنے ساتھ شامل کیا ہے۔ اور اگر باجماعت ہے تو اس نے تمام حساضرین جماعت کو اپنے ساتھ شامل کیا ہے۔

اگرسوال کیا جائے کہ ایسا کرنے میں فائدہ کیا ہے؟ قاری اپنے ساتھ مؤمنین،حفظہ، حاضرین کو کیوں ملاتا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ تالی کی عبادت ان میں سے کسی نیک بندہ کے طفیل قبول ہوجائے۔

### تقريم اياك كي بحث:

ایاک معمول ہےاورمفعول ہے۔معمول کوعامل پرمقدم کیوں کیا گیا؟

قاضی صاحب رطینی نے معمول کو عامل پر مقدم کرنے کی پانچ وجوہات بیان کی ہیں۔

(۱) مفعول کقظیم کے لئے مقدم کیا گیا۔اس لئے کہایاک سے مراد ذات باری تعالی ہے۔

(۲)اہتمام کی وجہ سے معمول کومقدم کیا گیا۔مؤمن کی نظر میں مقصودعالی ذات باری تعالیٰ ہے۔ اور قاعدہ بھی ہے کہ مقصود کومقدم کیا جاتا ہے۔

(۳) معمول کومقدم کیا گیا حصر کی وجہ سے تقدیم ماحقہ التاخیریفید الحصر والتخصیص۔ (۳) باری تعالیٰ تمام کا نئات کا مبدأ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہی نے کا نئات کی تمام چیزوں کو وجود بخث ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات وجود کے اعتبار سے مقدم ہے اس لئے ذات باری تعالیٰ کوذکر مسیس بھی مقدم کردیا گیا ہے۔

(۵) ایاک کومقدم کرنے میں عابد کو تنبیه کرنا ہے اس بات پر کہ اولاً بالذات نظر معبود کی جانب ہونی چاہئے۔ ایاک کی تقدیم میں بیر حکمت ہے کہ عابدا پنے فعل لیعنی عبادت کی طرف نظر نہ کرے بلکہ معبود کی جانب نظر ہو۔ اگر چہ عبادت بھی محترم شک ہے اس کی جانب بھی نظر ہوسکتی ہے اسس اعتبار سے کہ عبادت خدا تک پہونچنے کا وسیلہ اور ذریعہ ہے۔

## ایاک کومررلانے میں کیا حکمت ہے؟

قاضی صاحب رطیقگایه اس کا جواب دیتے ہیں کہا گر تکرار نہ ہوتی تو وہم ہوتا کہ معبود اور مستعان کا مجموعہ اللّٰد تعالٰی کی ذات میں منحصر ہے تنہا معبود ہونااور تنہا مستعان ہونے کا حصر سے۔ ہوتا۔

# عبادت کواستعانت پرمقدم کرنے میں کیا حکمت ہے؟

مناسب بیرتھا کہ استعانت کومقدم کیا جاتا کیوں کہ نستعین میں تمام مہمات میں اللہ تعالیٰ سے مددطلب کرنے کا ذکر ہے اورعبادت بھی ایک اہم شکی ہے تو عبادت کے لیے بھی اللّٰہ متعالیٰ سے مددطلب کرنے کی ضرورت ہے۔

قاضی صاحب رالینمایہ نے اس اشکال کے تین جواب ذکر کئے ہیں۔

(۱) قرآن کریم میں تبیح کی رعایت کی گئی ہے۔اگر نستعین کو نعبد پرمقدم کرتے تو تبیح ختم ہوجا تا۔

(۲) عبادت کومقدم کرنے میں اشارہ ہے اس جانب کہ سائل کوسوال کرنے سے پہلے مسئول عنہ کے پاس کوئی چیز بھیجنی چاہئے۔اللہ تعالیٰ کی ذات مسئول عنہ ہے۔وہ عبادت سےخوش ہوتے ہیں جب خوش ہوں گے تو ہماری استعانت بھی فرمائیں گے۔

(۳) قاضی صاحب رطانی اسسلسله میں اپنی رائے پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ یہاں نہ باری تعالی کا معبود ہونا ظاہر کرنا ہے اور نہ مستعان ہونا ظاہر کرنا ہے بلکہ بندہ کے تذلل وخا کساری کوظاہر کرنا ہے۔ بندہ نے بیصورت اختیار کی کہ عبادت کی نسبت اپنی طرف کی اپنے آپ کوعابد اور اللہ تعالی کو معبود بنایا اس سے عابد کے دل میں کبر پیدا ہوسکتا ہے کہ میں نے اللہ تعالی کی بارگاہ میں عبادت جیسی بڑی چیز پیش کردی۔ وَ إِیّا اَکْ ذَسْتَعِیْنُ میں اس کبر کو دور کیا گیا ہے اس طور پر کمال نہیں اگر میری کا للہ تعالی فرماتے ہیں کہ م نے میری بارگاہ میں عبادت پیش کی اس میں کوئی کمال نہیں اگر میری مددنہ ہوتی تو تم عبادت نہیں کر سکتے تھے۔

#### اهدناالصراطالمستقيم

اس آیت کے تحت قاضی صاحب رطیقائیہ نے تین بحثیں ذکر کی ہیں۔ان میں دوسری بحث سب سے اہم ہے۔(۱) آیت کا ماقبل سے ربط (۲) ہدایت کی انواع واجناس کی بحث اور ہدایت کی تحقیق (۳) صراط متنقیم کی تحقیق۔

## آیت کا ماقبل سے ربط:

قاضی صاحب رطینگایه فرماتے ہیں کہ اِلْهِ بِانَا الصِّرَاطَ الْهُ سُتَقِیْمَد کا کے متعلق مفسرین کی دورائیں ہیں۔(۱) یہ جملہ مستانفہ ہے(۲) یہ جملہ مستقلہ ہے۔

جملہ متانفہ سوال مقدر کا جواب ہوتا ہے۔ اگر یہ جملہ متانفہ ہے توسوال ہوگا کہ ماقبل کی آتیت میں بندہ نے اللہ تعالیٰ نے پوچھا میں تمہاری مدد کیسے کروں؟ اس کا جواب دیا کہ ہم کوصراط متنقیم پرگامزن فرما کر ہماری مد فرما دیجئے۔اورا گریہ جملہ مستقلہ ہوتو نستعین میں بہت سارے مقاصد شامل تھے جن میں مقصود اعظم صراط متنقیم کی ہدایت ہے۔ لہذا

اس کوعلیجده ذکر کیا گیا۔

# ہدایت کی تحقیق اوراس کے انواع واجناس کی بحث

ہدایت یعنی اسباب طاعت کو پیدا کر کے رہنمائی کرنا عقل انسانی اسباب طاعت ہے جوانسان کورہنمائی کی جانب ابھارے۔ ہدایت سرا پاخیر ہے۔ اس پرسوال کیا جاتا ہے کہ قرآن پاک میں ہدایت کا لفظ شراور برائی کے معنیٰ میں استعال ہوا ہے۔ فَاهْدُ وْهُمُد إلى صِرَ اطِ الْجَعِیْمِد لا۔

الْجَعِیْمِد لا۔

قاضی صاحب روایشایداس کا جواب دیتے ہیں یہاں ہدایت کا لفظ اللہ تعالیٰ نے استہزاء کے طور پر استعال فرما یا ہے۔ ہدیہ ہدایت سے ماخوذ ہے۔ ہدیہ رہنمائی کرتا ہے کہ ہدیہ دینے والے کو محبت ہے، گو یا ہدیہ دلیل محبت ہے۔ اسی ہدایت سے ماخوذ ہے ہوا دی الوش شکاری کو دکھ کرشکار بھا گتا ہے، ایک آگے بھا گتا ہے دیگر جانو را یک کے بیچھے جسا گتے ہیں۔ آگ بھا گنا ور اوا جانو رہوا دی الوش ہے اس لئے کہ رہنمائی کرتا ہے۔ ہدایت کا فعل ماضی ہدی ہے۔ یہ ناقص یائی ہے۔ اسل وضع کے اعتبار سے لام یا الی کی طرب دنسہ متعدی ہوتا ہے۔ اِھٰدِیا تا ہے۔ اسل وضع کے اعتبار سے لام یا الی کی طرب دنسہ متعدی ہوتا ہے۔ اِھٰدِیا تا ہے اس کا جواب یہ ہے کہ مسلہ کو مقتبار کو کر ای ماسی مفعول سے جوڑ دیا جا تا ہے اس کو نویین حذف وایصال کہتے ہیں۔ حذف کر کے فعل کو براہ راست مفعول سے جوڑ دیا جا تا ہے اس کو نویین حذف وایصال کہتے ہیں۔ حذف کر کے فعل کو براہ راست مفعول سے جوڑ دیا جا تا ہے اس کو نویین حذف وایصال کہتے ہیں۔ حذف کر کے فیل کو براہ راست مفعول سے جوڑ دیا جا تا ہے اس کو نویین حذف وایصال کہتے ہیں۔

## ہدایت کی انواع اور اجناس:

قاضی صاحب رطینتا فیر ماتے ہیں کہ ہدایت کی انواع اتنی ہیں کہان کوشار نہیں کر سکتے البتہ ہدایت کی اجناس چار ہیں۔

## قاضی صاحب دلینایفرماتے ہیں کہ ہدایت کی بیاجناس مرتب ہیں۔

### ہدایت کی جنس اول:

بندوں پران قو توں کا فیضان کرناجس سے بندہ اپنے مصالے کے بیجھنے پر قادر ہوجائے۔
اللہ تعالیٰ نے انسانوں کوقوت عقلیہ دی جس کی وجہ سے انسان مفیدوم صرچیزوں میں وسٹر تر کرتا
ہے۔ نیز دیگر دس قو تیں دی ۔ جن میں سے پانچ حواس خمسہ ظاہرہ ہیں ۔ قوت باصرہ ، قوت سامعہ،
قوت ذا لَقَد، قوت شامہ اور قوت لامسہ۔ اور پانچ حواس خمسہ باطنہ کہلاتی ہیں ۔ حس مشترک، خیال ، متصرفہ، وہم اور حافظہ۔

### ہدایت کی جنس ثانی:

دنیا میں مصالح مفاسد کے ساتھ ملے ہوئے ہیں۔ اس کئے دلیلوں کو ت انکم کرنے کی ضرورت ہے جو دونوں میں امتیاز کردے۔ وَ هَکَ اَیْنَا لُهُ النَّجْکَ اَیْنِ لَا کہ ہم نے طریق خیر اور طریق شردونوں کی ہدایت کردی۔ ہم نے وہ دلائل قائم کئے جو خیر وشر میں امتیاز کرنے والے ہیں۔ ہم نے بتلادیا یہ جنت کاراستہ ہے اور یہ جہنم کا۔ راستہ ابتمہاری مرضی کہ تہمیں کون سے راستے پر چلنا ہے۔ قوم ثمود نے گر ابی اختیار کی ، اس لئے قر آن کہتا ہے قائس تَحَبُّوُ الْعَلٰی عَلَی الْھُلٰی ۔

# ہدایت کی جنس ثالث:

بعض امورایسے ہوتے ہیں جن کی حقیقت وبطلان اور صحت وفساد کو سمجھنے کے لئے عقل انسانی کافی نہیں ، اس لیے ضرورت ہے ارسال رسل اور انزال کتب کی ۔ جیسے بیچ اور ربو میں فرق عقل انسانی نہیں کرسکتی ۔ ہم نے ہادیوں کو بھیج کر تمہیں ہدایت دی ۔ ارسال رسل کے تعلق قرآن

كَهُمُّ الْهُوَّا الْمُعَلِّدُ مِنْهُمُ اَمُعَّةً يَّهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَهَا صَبَرُوْا اورانزال كتب كمتعلق إنَّ لهذا الْقُوْانَ يَهُدِئُ لِلَّتِي هِيَ اَقْوَمُ -

## ہدایت کی جنس رابع:

جب بندہ تینوں قسم کی ہدایت کو حاصل کر لے گا اور مجاہدہ کر سے گا اور اپنے قلب کو منور
کر سے گا تو اللہ تعالی چو تھے در جہ کی ہدایت عطاء فرماتے ہیں۔ یعنی راز کی باتیں منکشف ہوں گی،
حقائق اشیاء سے آگاہ کریں گے۔ نبی کووجی کے ذریعہ ولی کو کشف، الہام اور سیچ خوابوں کے
ذریعے رہنمائی فرمائیں گے۔ یہ ہدایت ہر کسی کو حاصل نہیں ہوتی بلکہ انبیاء اور اولیاء ہی کو حاصل
ہوتی ہے۔ اُولیٹ الَّذِیْنَ هَدَی اللّٰهُ فَعِهُ لٰدھُ هُمُ اقْتَدِیٰ گا۔

## ایک اعتراض کاجواب:

''فالمطلوب'' اس عبارت سے قاضی صاحب رطیع ایک سوال مقدر کا جواب دے رہے ہیں۔ سوال مقدر ہیہ ہے کہ سور کا فاتحہ بندوں کی زبانی کہلوائی گئی ہے۔ گویا بندوں نے باری تعالیٰ کے لئے صفات کمالیہ کو ثابت کیا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ بندہ ہدایت یا فتہ ہے تو پھر ہدایت کی دعا کرنے کا کیا مطلب؟ اس سے تحصیل حاصل لازم آتا ہے خصوصاً جب واصل دعاء کرے۔ قاضی صاحب رطیع ایس کے دوجواب دیے ہیں۔

(۱) جیسے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے می آیا گئی آگئی اُمنٹو آ اُمنٹو ایاللہ وَ رَسُولِه ۔ اس آیت پاک میں ایمان والوں سے ایمان کا مطالبہ کیا ہے مگریہاں دوام علی الایمان کا مطالبہ ہے۔ اسی طرح مذکورہ اشکال کے جواب میں کہا جائے گابندے ہدایت یا فتہ ہیں مگر دعاء دوام و ثبات عسلی الہدایت کی ہے۔

(۲) اهدنا الصراط میں بندے بعد کے مراتب کے حصول کی دعاء کرتے ہیں۔ یعنی سالک اور عارف واصل کے درجہ کے حصول کی دعاء کر تاہے۔ گرسوال بیہ ہے کہ واصل کس درجہ کے حصول کی دعاء کرتا ہے۔ واصل کی دعاء کرتا ہے۔ واصل کی دعاء کرتا ہے۔ واصل کے دعاء کرتا ہے۔ واصل کے آگے دو درجے ہیں۔ سیرالی اللہ اور سیر فی اللہ۔ جس کوسیرالی اللہ کا درجہ حاصل ہواس کواور آگے بڑھنا جا ہے گئی سیر فی اللہ اور بیدرجہ غیر متنا ہی ہے۔

#### آمروداعي كامصداق:

''والامر بالدعاء''اس عبارت سے قاضی صاحب رطیقیایہ بیہ بتلا ناچاہتے ہیں کہ اھدنا بظاہر دعاء ہے اور صیغہ امر کا ہے۔ دعاء اور امر میں مشابہت ہے، لہذا دونوں میں فرق سمجھنا ہوگا۔ آمر اور داعی کس کو کہتے ہیں؟ اس میں اختلاف ہے۔

(۱) اہل سنت و جماعت کے بہاں آ مروہ ہے جوا پنے آپ کوبڑ اسمجھتا ہو چاہے واقع میں بڑا ہویا نہ ہو۔اور داعی وہ ہے جوا پنے آپ کوچھوٹا سمجھے۔

(۲) معتزلہ کے نزدیک آمروہ ہے جوواقع میں بڑا ہو۔اور داعی وہ ہے جوواقع میں چھوٹا ہو۔ لفظ صراط کی تحقیق:

صراط بالصادی اصل سراط بالسین ہے۔ بیلفظ سرط الطعام۔ سے ماخوذ ہے یعنی لقمہ نگل لینا۔ راستہ کو صراط اس لئے کہتے ہیں کہ ڈا کو مسافر کولوٹ لیتے تھے گو یا راستہ مسافروں کونگل جاتا تھا۔ سراط کی سین کوصا دسے بدلا گیا تو صراط ہوا۔ اس لئے کہ سین میں صفت مہموسہ مخفضہ ہے اور طاء میں صفت مجبورہ مستعالیہ ہے۔ صفات متضادہ رکھنے والے دوحرف ایک کلمہ میں جمع ہوئے اس لئے تقل پیدا ہوا۔ تقل دور کرنے کے لئے سین کوصا دسے بدل دیا۔ صاداور طاء کومطبقہ وہموسہ اس لئے تقل پیدا ہوا۔ تقل دور کرنے کے لئے سین کوصا دسے بدل دیا۔ صاداور طاء کومطبقہ وہموسہ

میں مطابقت حاصل ہے۔

# صراطمتنقیم سے کیا مرادہے؟

صراط متنقیم سے کیا مراد ہے؟ مستقیم مستوی کے معنیٰ میں ہے یعنی اس سے مراد طریق حق ہے یعنی انبیاء کاراستہ یا نبی کریم صلافی آیکی کاراستہ یا اس سے ملت اسلام مراد ہے۔

#### صراط الذين انعمت عليهم

چہ اظ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ سے قاضی صاحب نے تین باتیں ذکری ہے۔ (۱) نحوی ترکیب (۲) انعمت علیهم کا مصداق (۳) نعتوں کی انواع ، اقسام اور اجناس کا تذکرہ۔

#### نحوی بحث:

اِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ لَا مبدل منه ہواور صِرَاطَ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ بدل ہے۔ بدل کا لفظ جب مطلق بولا جاتا ہے قبدل کل مراد ہوتا ہے۔ بدل کل وہ تا بح ہاں بدل اور مبدل مند دونوں کا مصداق ایک ہو۔ جیسے جاءنی زید اخوک الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِیْمَ اور صِرَ اطَّ الَّذِیْنَ اَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ دونوں کا مصداق ایک ہی ہے لہذا بی بدل کل ہے۔ بدل کل ہے۔

## ایک اعتراض کاجواب:

"وفائدته" سے ایک سوال مقدر کا جواب ہے بدل کل میں بدل مبدل منه کا مصداق ایک ہوتا ہے تو اِهْدِ مَنَا الصِّرَ اطَّ الَّذِیْنَ اَنْعَهْتَ عَلَیْهِ مُر کہنا تھا؟ قاضی صاحب ولیُّنایہ نے جواب دیا کہ اس تکرار میں فائدہ ہے کہ اَنْعَهْتَ عَلَیْهِ مُرسے مسلمانوں کاراستہ مراد ہے، اگر

بدل نہ لاتے تو تصریح نہ ہوتی کہ یہی مسلمانوں کاراستہ ہے، مبدل منہ میں ابہام ہے بدل لا کراس ابہام کودور کیا ہے۔

#### انعمتعليهم كامصداق:

آنْ تحمُت عَلَيْهِ ثَمَر كامصداق كيا ہے؟ اس سلسله ميں تين قول ہيں۔(۱) مومنين كا راسته (۲) انبياء كاراسته (۳) حضرت موكی عليه السلام اور حضرت عيسی عليه السلام كی امت يعنی يهود ونصاری قبل التحریف۔اس لئے كه بعد التحریف وه مغضوب علیهم اور الضالین ہیں۔

# نعمت کی ابحاث:

انعام کے معنی:ایصال النعمة (کسی کونعمت پہنچانا) نعمت دراصل وہ کیفیت ہے جو انسان کولذیذ معلوم ہوتی ہے، پھرمجاز اُنعمت کالفظان چیزوں پر بولا جانے لگا جواس کیفیت کے حصول کا ذریعہ بنتی ہے۔ نِعمت بالکسر نعمت بالفتح سے ماخوذ ہے لین کے معنی میں ہے (یعنی نرمی)۔ معنوں کا ذواع بیان کرنا بندے کے بس میں نہیں ہے۔ نعمتوں کی دوجنسیں ہیں (۱) د نیوی (۲) اخروی ۔ پھر دنیوی کی دوشمیں ہیں (۱) وہبی (۲) کسبی ۔ پھر وہبی کی دوشمیں ہیں (۱) دوحانی (۲) جسمانی۔

## غير المغضوب عليهم ولاالضالين

غَیْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَیْهِمْ وَلَاالضَّالِّیْنَ لَا کَمْعَلَقَ قاضی صاحب رالیُّایہ نے دو بحث ذکر کی ہے(۱) تراکیب شیِّی (۲) غضب وضلال کی تحقیق۔

### تر کیباول:

غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ بِماقبل كے جملہ كابدل ہے، الَّذِيْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ مبدل منه

ہے۔الَّذِیْنَ اَنْعَمْتَ عَلَیْهِمُ اورغَیْرِ الْهَغُضُوْبِ دونوں کامصداق ایک ہی ہے۔ یہ بدل کل ہے۔

## تركيب ثاني:

غَیْرِ الْمَغُضُوْبِ صفت ہے،الَّذِیْنَ آنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ موصوف ہے،اب یہ کون سی صفت ہے؟ صفت تین طرح کی ہوتی ہے۔

(۱) صفت کاشفه ( دوسرا نام صفت مُبَيِّنُهُ ): وه صفت جوموصوف کے ابہام کود ورکر دے۔

(۲) صفت مُقَيِّدَهُ: وه صفت جوموصوف عام میں تخصیص کرے، یعنی صفت موصوف عموم کوختم کردے۔

(۳) صفت مادِحہ: وہ صفت جوان دومقصدوں میں سے کسی مقصد کے لئے نہ ہو بلکہ فقط موصوف کی مدح مقصود ہو۔

قاضی صاحب رالیُّایفر ماتے ہیں رغیر الْمَغُضُوْبِ یا توصفت مبینہ ہے یا صفت مقیدہ ہے، مادحہٰ ہیں ہے۔ الَّذِیْنَ اَنْعَہْتَ عَلَیْهِمُ سے مرادا بمان ہے اس لئے کہ ایمان اخروی نعمت کے حصول کا سبب ہے۔ غیر الْمَغُضُوْبِ صفت کا شفہ بھی ہے مقیدہ بھی ہے۔ صفت کا شفہ اور صفت مقیدہ کا دارومدارا بمان کے معنی کی تعیین یر ہے۔

ایمان مطلق نام ہے محض تصدیق واقر ارکا۔اور ایمان کامل کا مطلب ہے تصدیق واقر ار کے ساتھ ساتھ ایمان کے جمیع تقاضوں کو پورا کرنا ،اور تمام احکامات شرعیہ پڑمل کرنا۔مطلق ایمان دخول جنت کا ضامن ہے ،خلو دفی النار کوحرام کرتا ہے ،لیکن دخول اولی کو واجب نہیں کرتا۔ایمان کامل دخول اولی کو واجب کرتا ہے۔ جو شخص ایمان مطلق کے ساتھ متصف ہوکیا اسس کے لئے

ضروری ہے کہ وہ سالم من الغضب و الضلال بھی ہو؟ جواب بیہ ہے کہ ضروری نہیں ہے، وہ غضب الہی کا شکار ہوسکتا ہے۔ گر جوا بیان کامل کے ساتھ متصف ہے اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ سالم من الغضب و الضلال بھی ہو۔

الَّذِيْنَ أَنْعَبْتَ عَلَيْهِمْ سے مرادا يمان مطلق ہے تواب دونوں قتم كے مؤمنيان (يعنى كاملين و فاسقين ) دونوں داخل ہوجا ئيں گے۔موصوف ميں عموم ہے، غير الْبَغْضُوبِ صفت لا كرموصوف كعموم كوئم كرديا تواب بيصفت مقيده بن گئی۔الَّذِيْنَ أَنْعَبْتَ عَلَيْهِمْ مِن ايمان كامل مراد ہے تواب ايک ہی قتم كے مونيين داخل ہيں، بي سالم من الغضب و الضلال ميں ايمان كامل مراد ہے تواب ايک ہی قتم كے مونين داخل ہيں، بي سالم من الغضب و الضلال محقی ہیں بیہ بات مخفی تھی۔ غير الْبَهْ فَضُوبِ لاكرموصوف كے ابہام كوئم كيا گيا، تواب بيصفت كاشفه ہوگئی۔

# ايك اعتراض كاجواب:

و ذلک بیعبارت ایک سوال مقدر کا جواب ہے، سوال بیہ کہ غیر الْمَغُضُوبِ کو صفت بنانا درست نہیں ہے اس کئے کہ موصوف وصفت میں تعریف و تنکیر کے اعتبار سے مطابقت ضروری ہے، یہاں موصوف معرفہ، صفت نکرہ ہے؟ جواب سے ہے کہ غیر الْمَغُضُوبِ اضافت کی وجہ سے معرفہ ہے تواب موصوف وصفت میں مطابقت ہوگئی۔

پھراعتراض ہوا کہ بعض الفاظ ایسے ہیں جواضافت کے باوجود ککرہ رہتے ہیں ،انہیں میں ہے مثل اورغیر ہے؟

قاضی صاحب رہ لیٹھایہ جواب پیش کرتے ہیں کہاس اشکال کودور کرنے کے لئے تھوڑی سی تاویل کی جائے ، یا توموصوف میں تاویل کی جائے یا صفت میں تاویل کی جائے۔ درس بیضاوی \_\_\_\_

موصوف میں تاویل کو بہتھنے سے پہلے نحوی قاعدہ سمجھنا ہوگا، موصوف کوصفت کے تا بع کر دیا جائے بعنی صفت کی طرح موصوف کوئرہ بنالیا جائے۔ یا صفت کوموصوف کے تا بع کیا جائے لیمنی صفت کومعرفہ بنایا جائے۔اولاً ہم کوموصوف میں تاویل کرنی ہے۔

ایک قاعدہ مجھ لیس اولاً کہ اسم موصول افاد ہُ تعریف میں معرف باللام کے مانند ہے، معرف باللام جب عہد ذہنی ہوتو وہ نکرہ کے حکم میں ہوتا ہے، تو اسم موصول عہد ذہنی نکرہ کے حکم میں ہوگا۔

شعرولقدامر على اللئيم يسبنى ميں اللئيم موصوف ہے، الف لام عہد ذہنی ہے، يسبنى صفت ہے، يہ جملہ ہے، جمله نكرہ كى صفت بن سكتا ہے، معرف كى صفت ہے، يہ جمله ہے، جمله نكرہ كى صفت بن سكتا ہے، معرف كى صفت ہے، يہ جمله ہے، جمله نكرہ ہے۔ اللّٰ يہ معرف باللام ہونے كے باوجود نكرہ ہے۔ اللّٰ يہ يُن الذى اسم موصول ہے، اسم موصول معرف باللام كے ما نند ہے، اور معرف باللام عهد ذہنى نكرہ كے حكم ميں ہوتا ہے، تواسم موصول عهد ذہنى نكرہ كے حكم ميں ہوا، پس موصوف بھى نكرہ اور صفت بھى نكرہ ہوئى۔ ہوتا ہے، تواسم موصول عهد ذہنى نكرہ كے حكم ميں ہوا، پس موصوف بھى نكرہ اور صفت بھى نكرہ ہوئى۔ يہ قاعدہ كہ نغير' اضافت كے باوجود نكرہ رہتا ہے، يہ قاعدہ مطلق نہيں ہے بلكہ اس وقت ہے جب' نغیر' ضدین كے درمیان واقع نہ ہوتو تعریف كا فائدہ دیگا جیسے الحركة غیر السكون۔ یہاں آیت میں غیر كا لفظ منعم علیہم اور مغضوب علیہم كے درمیان ہے جوضدین ہیں لہذا صفت معرفہ ہوئی۔

#### تر كيب ثالث:

ابن کثیر رطینیمایہ کی رائے میہ کہ اس کو منصوب پڑھا جائے حال ہونے کی بناء پر ، اور اس کا ذوالحال الیّن یُن آنْ تَحَمَّمت عَلَیْهِ مُر کی ضمیر جمع ہے۔

#### تركيب رابع:

منصوب پڑھاجائے، اعنی کومخدوف مان لیاجائے۔ بیاس وقت ہوگاجب کہ آنْ تحکیت عَلَیْهِ مِی منسوب پڑھاجائے، اعنی کومزادلیا گیا ہو۔ (مؤمنین کاملین وہ ہیں جوسالہ من الغضب و الضلال ہوں۔)

### تركيب خامس:

''غیر ''حرف استناء ہو۔ بیاس وقت ہوگا جب کہ الَّنِ یْنَ اَنْعَبْتَ عَلَیْمِهُ سے نعمت میں عموم مرادلیا جائے، اب تین قتم کے لوگ داخل ہوں گے۔مؤمنین کاملین، فن سقین، کافرین۔''غیر''حرف استناء لا کر کافرین کوخارج کیا ہے۔غیرکومنصوب پڑھا جائے۔ لفظ غضب کی تحقیق:

قاضی صاحب رطینگایے نے غضب کے معنی اثوران النفس کے بیان کئے ہیں۔نفس کا لفظ خون کے معنیٰ میں آتا ہے۔حدیث پاک میں ہے وقوع مالیس له نفس سائل۔غضب یعنی انتقام کے ارادہ کے وقت دل میں خون کا جوش مارنا۔

اگراشکال کیا جائے کہ باری تعالی کے لئے بھی غضب کالفظ استعال ہوتا ہے تو باری تعالی کا نہ دل ہے نہ خون نہ جسم؟اس کا جواب رحمٰن کی تفسیر کے تحت گزر چکا ہے۔ جس لفظ کااطلاق باری تعالی پرابتدائی معنی کے اعتبار سے ہوگا لیمن سزا۔

علیهم محلاً مرفوع ہے نائب فاعل ہونے کی وجہ سے۔ آنْ عَبْت عَلَیْهِمْ بیمُعلاً منصوب ہے۔

### ایک اعتراض کا جواب:

''ولا مزید'' بیعبارت ایک سوال مقدر کا جواب ہے۔ اولاً ایک بات بطور تمہید کے ذہن نشین ہونی چاہئے کہ لاحروف زیادت میں سے ہے، لا کے ذریعے اس اسم کا عطف ہوتا ہے جس کے معطوف علیہ میں نفی کا معنی ہو۔ لا کا معطوف علیہ منی ہوتا ہے۔ واو مطلق جمع کے لئے آتا جب ، جمعیت کی تین صورتیں ہیں (۱) جمعیت علی سبیل الاقت ران (۲) جمعیت علی سبیل التعاقب (۳) جمعیت التعاقب (۳) جمعیت علی سبیل التعاقب (۳) جمعیت (۳) جمعیت داده (۳) جمعیت (۳) جمع

جاءنی زیدٌ و عمروٌ مثبت ہے۔اس کی نفی ما جاءنی زید و عمرو۔اس میں تینوں صورتوں کی نفی ہے۔نفی کی تا کید کے لئے بھی بھی''لا'' بڑھاتے ہیں۔

اب سوال یہ ہے کہ غَیْرِ الْمَهُ خُصُّوْبِ تو مثبت ہے، لا کے ذریعے تو نفی کی تا کید ہوتی ہے، سے، حالا نکہ معطوف علیہ مثبت ہے، منفی نہیں ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ معطوف علیہ منفی ہے، د' غیر'' حرف نفی ہے۔ اورا گرلفظ' غیر'' مغایرت کے لئے ہوتونفی التزاماً ہوگی۔ معرفی سے سے معرفی سے معرفی

# لفظ ضلال کی شخقیق:

قاضی صاحب رطین این کرنے والا، چاہے عمداً ہو یا خطاءً۔ گراہی کا علی درجہ کفر ہے، ادنی درجہ خلاف اولی ارتکا ہے۔ مغضوب علیهم کا مصداق یہود ہیں مَن لَّعَنهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَیْهِ۔ ضالّین کا مصداق نصداق نصاری ہیں۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے قُل ضَلَّوا مِنْ قَبْلُ وَاَضَلُّوا کَشِیْرا وَضَلُّوا کَشِیْرا وَضَلُّوا مَن مَن الله عَن سَورَ وَالسَّی الله عَن سَورَ وَالله عَن سَورَ وَالله عَن سَالله عَنْ سَالله عَن سَالله عَن سَالله عَن سَالله عَنْ سَالله عَلَيْهُ عَنْ سَالله عَنْ سَالْ عَنْ سَالِ عَنْ سَالْ عَنْ سَالْمُو

کرتے ہیں لوگوں کی تین قسمیں ہیں (1) عالم باعمل (۲) عالم برعمل (۳) جاہل۔

ٱنْعَهْتَ عَلَيْهِمْ كامصداق عالم باعمل، الْهَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ كامصداق عالم بد عمل،الصَّآلِیْنَ كامصداق جاہل۔

#### لفظا مین کی بحث:

آمین کے متعلق حضرت الاستاذ مدخلہ العالی نے کلام نہیں فرمایا کہ ساری بحثیں ترمذی شریف میں آچکی ہیں۔

بس یہ چندسطریں ہیں جواس سورہ کی تشریح میں قاضی صاحب رطیقیایہ نے تحریر فرمائی اس کے خلاصہ کے طور پر،اسی کو تسہیل کر کے حضرت الاستاذ مدخلہ نے نے ہمیں سمجھائی تھی۔ حق حب ل مجدہ اس کو شرف قبولیت نصیب فرمائیں اور ہرقتم کی لغز شوں اور زلا ۔۔۔ سے حف ظ۔۔۔ فرمائیں (آمین)

ربناتقبل مناانكانت السميع العليم وتبعلينا انكانت التواب الرحيم وصلى الله على النبي الكريم