

پنیتائیس<sup>۲۵</sup> موانع و مجاہش کا مجموعہ

# حلاۃ الحوالۃ

غوثِ عظیم حضرت سیدنا عبد القادر حبیلی

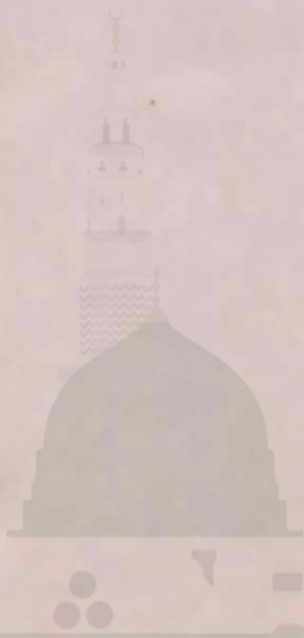
بسیعی و اہتمام

جانب شفقت حبیلی خان حساب

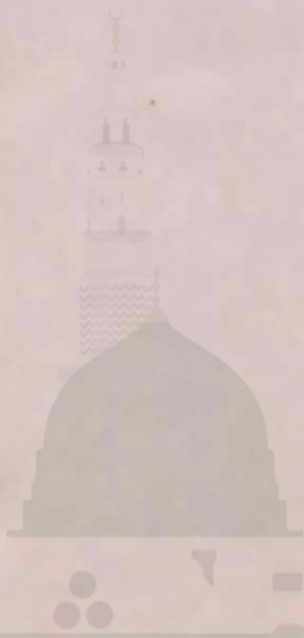
مکتبہ بیت بیت

گنج بخش روڈ ○ لاہور





[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)

اُردو ترجمہ

# حَلَالُ الْخَوَاطِرِ

پنیتیس معاون و مجاہش کا مجموعہ  
باصناد و صایغوشیہ

غوثِ عظم حضرت سیدنا عبد القادر حبیلی

مُتَرَجِّح

ڈاکٹر مولوی محمد عبد الکریم طفیلی

ایم اے ایم او ایل (پنجاب) ایم، ڈی (ہومیو)

سابق میر ترجمہ اسلامی شاورتی کونسل، لاہور

بستی و اہتمام

جانب شفقت حبیلی

مَكْتَبَةُ بَلْوَيْسِ هَا

گنج بخش روڈ 〇 لاہور

|            |                                    |
|------------|------------------------------------|
| نام کتاب   | جلاء، الخواطر                      |
| موعظہ حزن  | حضرت سیدنا عزت العظم رضی اللہ عنہ  |
| مرتب       | حضرت سید عبدالرزاق گیلانی قدس سرہ  |
| مترجم اردو | ڈاکٹر محمد عبد الکریم طفیلی ایم اے |
| ناشرات     | پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری    |
| سیف ہتمام  | شفقت ہبیلی خاں                     |
| طابع       | کاروان پرس لاهور                   |
| ناشر       | مکتبہ نوبیہ، لکھنؤش روڈ - لاهور    |
| سال تایف   | ۱۹۵۹ء                              |
| سال طباعت  | ۲۰۰۲ء                              |
| صفحات اردو | ۲۸۰                                |
| تیمت، اردو | 90 روپے                            |

# فہرست عنوانات

|     |                   |     |               |
|-----|-------------------|-----|---------------|
| ۱۲۳ | بیسویں مجلس       | ۱۷  | پتی مجلس      |
| ۱۲۶ | اکیسویں مجلس      | ۲۵  | دوسرا مجلس    |
| ۱۲۸ | باہمیسویں مجلس    | ۳۷  | تمیری مجلس    |
| ۱۲۹ | تینیسویں مجلس     | ۳۲  | چوتھی مجلس    |
| ۱۳۲ | چوبیسویں مجلس     | ۵۳  | پانچویں مجلس  |
| ۱۳۳ | چھیسویں مجلس      | ۶۵  | چھٹی مجلس     |
| ۱۳۵ | چھبیسویں مجلس     | ۶۸  | ساتویں مجلس   |
| ۱۳۰ | تاسیسویں مجلس     | ۷۳  | اٹھویں مجلس   |
| ۱۳۹ | انھامیسویں مجلس   | ۷۹  | نویں مجلس     |
| ۱۵۷ | انسیسویں مجلس     | ۸۵  | دسویں مجلس    |
| ۱۶۳ | تسیسویں مجلس      | ۹۱  | گیارھویں مجلس |
| ۱۷۱ | اکتسیسویں مجلس    | ۹۳  | بارھویں مجلس  |
| ۱۷۸ | بتسیسویں مجلس     | ۹۹  | تیرھویں مجلس  |
| ۱۸۱ | تمنیتسیسویں مجلس  | ۱۰۵ | چودھویں مجلس  |
| ۱۸۵ | چونتیتسیسویں مجلس | ۱۰۷ | پندرھویں مجلس |
| ۱۸۶ | پنیتیتسیسویں مجلس | ۱۱۲ | سوہویں مجلس   |
| ۱۸۹ | چھتیتسیسویں مجلس  | ۱۱۵ | ستھویں مجلس   |
| ۱۹۰ | سینتیتسیسویں مجلس | ۱۱۸ | انھارویں مجلس |
| ۱۹۵ | اڑتیتسیسویں مجلس  | ۱۲۱ | انیسویں مجلس  |

|     |                 |
|-----|-----------------|
| ۲۰۲ | انتالیسوی مجلس  |
| ۲۱۰ | چالیسوی مجلس    |
| ۲۱۹ | اکتالیسوی مجلس  |
| ۲۳۰ | بیالیسوی مجلس   |
| ۲۳۹ | تینالیسوی مجلس  |
| ۲۵۰ | چوالیسوی مجلس   |
| ۲۵۲ | پینتالیسوی مجلس |
| ۲۷۵ | و صایاغوشی      |



# مختصر رؤداد

## متعلقہ "جلال المخاطر"

یہ مخطوط جو حضرت غوث الاعظم سیدنا عبدالقدیر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے پیشہ لیں مواعظ د مجلس پر مشتمل ہے۔ زینت تھامیہ محفوظ و مخدوم مولانا مولوی علی احمد صاحبؒ سکنے سبقی شیخ درویش خاں جالندھر شہر کے ذاتی کتب خانہ کا جوانہوں نے ورثہ میں پایا تھا لپنے جب بزرگوار حضرت مولانا غلام حسین بن محمد اعظم انصاریؒ سے۔ مولوی علی احمد صاحبؒ بیعت تھے اور نسبت حشمتیہ رکھنے کے باہم صفت والہ شیدا تھے کلام غوث پاکؒ کے حضرت غوث پاکؒ کی کتاب "الفتح الربابی" (عربی)، بعد از کلام ربابی ان کی حرز جان رہتی تھی۔ اسی کتاب کی سمجھتے کہ ہبہ، یعنی قلمی کتاب "جلال المخاطر" ان کے خیالوں میں بسی ہوئی تھی اور وہ چلہتے تھے کہ کسی طور پر یہ بھی مش کتاب "فیوض یزدی" ترجمہ "الفتح الربابی" بہ بسی زبان اردو جلوہ گر ہو جائے۔

چنانچہ ۱۹۳۷ء کے آس پاس کے زمانہ کی بات ہے کہ ایک روز موقع کی مناسبت سے فرمایا۔ "بھائی! تم جو لپنے کام سے میسر ہو جا رہے ہو یہ ایک دو قلمی کتابیں۔ ایک یہی "جلال المخاطر" دوسری "توات شریعت کی چند سورتیں" جو حضرت غوث پاکؒ کے ذاتی مکشفات پر مبنی ہیں۔ مولانا عاشق الہی صاحب میسر ہٹھی کے پاس لے جاؤ، ان کے تاریخی پیمنے اور دیگر ضروری معلومات سے مطلع کرو اور خصوصاً "جلال المخاطر" کے اردو ترجمہ کرنے کی درخواست کرو بشرطیکہ وہ قلمی نسخہ کی صحت سے مطمئن ہوں۔ یہی میر ٹھہ پہنچا۔ مولاناؒ کی ملاقات سے مشرف ہوا۔ اور ان کی غیر معمولی توجہ اور کرم کا مورد بنا۔ مجھے بٹھایا۔ اپنے ہمراہ کھانا کھدایا۔ میں سے مخدوم مولوی علی احمد صاحبؒ کا پیغام موصول کیا

اور دیگر معلومات حاصل کیں۔ "جلدار الحواظر" کو دیر تک ملاحظہ کرتے رہنے کے بعد فرمایا جو مفہوم ایسی تھا۔ مجھے حضرت غوث پاک اور ان کے کلام سے نسبت باطنی حاصل ہے میں کہہ سکتا ہوں بلاشبہ یہ کلام، کلام شیخ رحمۃ اللہ علیہ ہی ہے۔ البتہ کتابت کی اخلاقاً بے شمار معلوم ہوتی ہیں۔ میں ایک وقت میں ایک کام کرنے کا عادی ہوں، اور وہ بھی اس طور پر کہ سر پر کتاب سوار ہو اور کام طلب کر رہا ہو۔ تب میرا قلم روای ہوتا ہے۔ اس وقت میں کلام اللہ کے کام میں مصروف ہوں۔ آپ یہ چھوڑ جائیے۔ اور دبھی رکھیے، حضرت مولوی علی احمد صاحب کو میرا سلام پہنچائیے اور کہیے کہ ذرا بھی فرغت پاتے ہی میں آپ کی فرمانش انتشار اللہ پوری کرنے کی گوشش کروں گا۔

ایک عرصہ کے بعد انہوں نے ادھر تو جرکی، جس کا علم مجھے اس کے تھرے سے ہوا کہ (شاید) اول لکھنوات غوثیہ پیرا ہیں اردو میں سامنے آئی، پھر "جلدار الحواظر" کی صرف دس مجالس کا اردو ترجمہ "کھل الجواہر" کے نام سے سامنے آیا۔ اس کے ابتدائی تین صفحات جائید مانع تحریفی اور تشریحی نوعیت کے حامل ہیں۔ جن کا کوئی مخصوص عنوان نہیں رکھا گیا ہے۔ ہم یہ تینیں صفحات پہنچنے ترجیح کے ساتھ مندک کرنے کا شرف حاصل کرتے یہکن طوالت کے خوف سے بقدر مزدودت پر کفایت کرتے ہیں۔ وَهُوَ هُذَا

یہ نسخہ جلدار الحواظر اسی کتب خانہ کا ہے جس کو حضرت مرحوم کے فاسد حضرت مولانا ملی احمد صاحب مدظلہ نے جو اس خاندان کے ماشار اللہ چاند، کم گو عزالت نشین، عابد، زاہد، متقیٰ، مشفقم شفقت جیلانی صاحب

کے ہاتھ میرے پاس اس عرض سے پہنچایا کہ اسقیم اربابی کی طرح اس کا ترجمہ بھی کر دوں مگر دیکھنے سے معلوم ہوا کہ کتابت کی صدیا غلطیاں ہیں جن کی اصلاح اس پرے زیادہ مشکل ہے کہ دوسرانسخہ نہیں جس سے تصحیح یا مقابلہ کیا جاسکے۔ اس پرے میں نے عذر کر دیا کہ اب مبہرا دماغ اس عین غور و فکر کو تخلی نہیں کر سکتا۔ چند ہی روزگرے تھے میں نے خواب

زیجا کہ حضرت غوث سید عبدالقدار جیلانی تشریف لائے اور مجھے اپنے سینہ سے رکانا چاہتے  
 ہیں میں مجھکت ہوں کہ میرا قلب ان فیوضات کا متحمل نہ ہو سکے گا اور شق ہو جائے گا۔  
 آخ حضرت نے چھاتی سے چپٹا ہی بیا اور اسی حالت میں آنکھ کھل گئی۔ میں نے سمجھا کہ حق  
 حقیقی شانہ کو یہ اہم کام مجھ ناپیڑ ہی سے یعنی منظور ہے اس لیے اسی دن اس کی تصحیح و  
 ترجیح اور ساتھ ہی ساتھ کتابت و طباعت کا نظام شروع کر دیا۔ کتابت میں لفظوں  
 کی معنوی فروگذاشت کو تو میں نے غلطی میں شمار ہی نہیں کیا لیکن نفعی غلطی اور وہ تصحیح  
 جس کی حقیقت معلوم کرنے میں دماغ پر زور دینا پڑا ان کی نہست ضرور مرتب کرتا رہا۔ بگ  
 ان کی تعداد بھی دو ہزار سے متباہ ہو گئی اور سب کو درج کرنے کے لیے چالیس صفحات درکا  
 ہوتے تو میں نے انتخاب کیا اور اغلوط میں بھی صرف ان کو درج کرنا صرڑی سمجھا جن کی تصحیح  
 میں بعض جگہ ایک ایک ہفتہ میرا دماغ پر کھانا رہا ہے۔ اگرچہ اب اصلاح کے بعد اس  
 کا اندازہ ہونا مشکل ہے کہ اس غلط لفظ سے صحیح لفظ نکالنے میں کتنی دردسری ہوئی ہے۔  
 میں ان کو آخر میں اس لیے درج کرتا ہوں کہ اصل نسخہ بھی محفوظ رہے اور میری تصحیح اگر غلط  
 ہو تو بعد میں کوئی صاحب اس کی صحیح تصحیح فرماسکیں۔ تاہم بعض جگہ دماغ نے بالکل کام  
 نہیں دیا اور بعض جگہ شرعی اختیاط مانع ہوئی۔ لیے موافق پر میں نے اصل عبارت نقل کر  
 کے اور خط کھینچ دیا ہے۔ برعکس جتنا میری طاقت میں تھا اس کو خرچ کر چکا گکری سب  
 وجہانی اور دنیانی کام ہے اس لیے دعا ہے کہ جہاں غلطی ہوئی ہو حق تعالیٰ معاف فرمائے  
 اور اس کو مخلوق کے لیے نافع اور میرے لیے صدقہ جاریہ بنادے آئیخے ۔

(بندہ ناجیز عاشق الہی غفرلہ والوالدی مسید مُحُمَّد ریح اللادل ۱۳۶۰ھ اپریل ۱۹۴۲ء)  
 اس کے بعد مولانا عاشق الہی صاحب<sup>ؒ</sup> اصل بحق ہو گئے۔ پاکستان کی تشکیل کے بعد  
 مولانا<sup>ؒ</sup> کے صاحبزادہ مولوی مسعود الہی صاحب سے مراسلت جاری رہی۔ ان کی تمنا بھتی یا  
 تاجرا نہ تھا کہ بقیہ حصہ کا بھی اسی پایہ کا ترجیح ہو کر — شائع ہو جائے۔ لیکن جب

دہ عرصہ تک ایسا نہ کر پائے تو میں نے بوسیدہ حضرت مولانا محمد زکریا صاحب امانت واپس منگوایا۔ اب یہ بارگاں میرے پنے کندھوں پر آپلا جو سوچنے میں آسان نظر آتا تھا، لیکن جب عملہ کرنا چاہا تو یہ بھی سمجھ میں نہ آئے کہ کس سے کہوں، کیسے کہوں اور کیا کہوں؟

اک کو عشق آسان نموداں دے افتاد مشکلہ!

اگر کسی سے جرأت کر کے ذکر کیا بھی تو اس نے ایسی نظروں سے دیکھا گویا کوئی نادان بڑائی حاصل کرنے کے شوق میں اپنی اوقات بھول گیا ہو۔ میں جان گیا یہ کام میرے کرنے کا نہیں ہے۔ اگر کسی پبلپر کے ہتھے چڑھ گیا تو کتاب کے ساتھ مجھ سادہ دیباقی کو بھی نگل جائے گا۔

آخوند غیب سے مدد ہوئی۔ مسلم مسجد کے نیچے، مشہور و معروف پرانی کم یا ب کتب کے تاجر مولوی شمس الدین مرحوم نے ایک روز یکا یک بجھت مسجد سے مخطوط طلب کیا اور میرے رو برو کراچی سے تشریف لاتے ہوئے ایک صاحب، جن سے میری شناسائی نہیں تھی کے حوالے کیا اور اس کا اردو زبان میں ترجمہ کرنے کی فرماں شکی۔ مولوی صاحب نے میرا خدا شہ بھانپتے ہوئے مسکرا کر فرمایا، مطمئن رہئیے؛ اب انشا اللہ ترجمہ بھی جلد از جلد ہو جائے گا اور نسخہ بھی محفوظ رہے گا۔

لیکن افسوس کہ ایک مدت گزر گئی اور گل مراد حاصل نہ ہوا۔ اور پر سے یہ حادثہ پیش آیا کہ مولوی صاحب موصوف کا اچانک انتقال ہو گیا۔ جس کے بعد مترجم صاحب سے میرا رابطہ قائم نہ ہوا۔ اور میں نسخہ کے کھوئے جانے کے غم میں لگھنے لگا۔ تاہم ایسید کا دامن ہاتھ سے چھوٹنے نہ پایا۔ حتیٰ کہ کم و بیش تین برس کے بعد ایک روز پنجاہ پبلک لامبیری میں معمول کے مطابق مرد درویش پروفیسر عبدالحمید صدیقی سے ملا تو فرط سرست سے صحن کے اندر ہی رہنے والا تھقہ نگاتے ہوئے یہ مرشدہ جان فراستایا کہ آپ کا لاپتہ مخطوط

مل گیا ہے اور یہ اس وقت میرے ہم دن گوجرانوالہ کے مشہور ہومیوڈاکٹر طفیلی صاحب کی تحویل میں ہے۔ ڈاکٹر صاحب تک یہ نسخہ پوں پہنچا کر مولوی شمس الدین مرحوم نے کراچی کے جن صاحب کو ترجمہ کرنے کے لیے دیا تھا، ایک عرصہ کے بعد، اپنی ذاتی صواب دیدے، آگے چلا دیا اور ڈاکٹر صاحب موصوف ترجمہ کر چکنے کے بعد خود منظر بیٹھنے لگے کہ مالک کا پتہ چلے تو مخطوطہ مع اردو مثہرہ اس کے حوالے کروں اور اپنا بھی حق الخدمت حاصل کروں۔ چنانچہ صدیقی صاحب مرحوم کی وساطت سے معاملہ طے پایا، میرا مخطوطہ مجھے مل گیا، ڈاکٹر صاحب کا حق الخدمت انہیں پہنچ گیا۔

اب میرے یہی اگر مر جائے کتابت اور طباعت کا تھا۔ جو بجائے خود دادی ہفت خواں طے کرنے سے کم نہ تھا۔ تاہم یہ کام بھی پہلے اعانت خواجہ سیف الدین صنیار کن ادارہ منہاج القرآن اور سیدہ شوکت علی صاحب پائیں تکمیل کو پہنچا۔ اور کتاب کار دا ان پر سیسی میں طبع ہو کر، مجلد صورت میں، بفضل ایزدی و بکرامت حضرت غوث الاعظم منظرا عالم پر جلوہ افروز ہو گئی ہے۔

کتاب کی قیمت کے بارے میں اتنی لگزارش ہے کہ میں نے یہ کام مالی منفعت کی کی غرض سے ہرگز نہیں کیا ہے۔ میری دلی مراد آج تک برابر وہی رہی ہے جو میرے مخدوم حضرت مولانا مولوی علی احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی تھی۔ کہ اس کتاب کو یعنی طلاً اس کے متن کو، نابود ہو جانے سے بچانے کی اپنی سی کوشش کر دی جائے باقی حوالے اللہ کے کر دیا جائے کہ حافظ حقیقی وہی ہیں۔

شفقت حبیلاني خان

## پیش لفظ

آج سے قریباً بیس سال پہلے ایک رات کے پچھے حصہ میں اس ناچیز نے خود کو ایک قبر کے پائیں کھڑے پایا۔ اچاہک قبر کا توحید شق ہو کر ایک سفید و اڑھی دلے پتے سے بزرگ محدود ہوتے، جن سے میں بڑھ کر بغیر ہو گی۔ اسی ملے تین اور بزرگ قبر کے پائیں طرف کھڑے دیکھے، جو فراتے تھے کہ یہ پیران پیر شیخ عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔

اگلی صبح بعد از تلاوت قرآن، اس خواب کا اپنی نیک بنت بیوی سے ذکر کیا اور کہا کہ اگر یہ کوئی اور صحیح ہے تو اس کی تعبیر تو یہ بنتی ہے کہ اس عاجز کو ان سے کوئی فیض ہو، کہاں وہ بزرگ ہتی اور کہاں یہ گھنہنگار بندہ۔ بات آئی گئی ہو گئی۔

اس کے چند ماہ بعد میرے عزیز دوست مولانا ڈاکٹر محمد عبدالحیم پتی کراچی سے لاہور تشریف لائے مجھے ملنے گو جرانوالہ پہنچے، ہمراہ لاہور لے گئے، اپنے محب و مرتب سید سعید علی مرحوم نیز جنیشیں بنک آف پاکستان کے ہاں مختبر ہے، اگلے روز فخر کی غاز کے بعد بیٹھے باہیں کر رہے تھے کہنے لگے میاں کوئی کام لئنے کو مددی گردیا کر دے، میں نے کہا بتاؤ کیا کام ہے؟ کہا کہ پیران پیر عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک عربی کتاب "جلال المخواط" کا اردو میں ترجمہ کر دو، میں قرآن درج بالا واقعہ سنایا اور عرض کیا کہ نہیں بھی کرنا تھا تب بھی کرتا، یہی قوی میرے خواب کی تعبیر تھی اور ہے، ساتھ ہی کتاب کا مطالعہ کیا۔ دوسرے روز مجھے مولوی شمس الدین مرحوم کے ہاں لے گئے ان کا انار کی میں ایک بیڑا مسجد کے نیچے کتب خانہ مختا جو خانقاہ شمسیہ کے نام سے مشہور تھا۔ بڑے بڑے علماء اور صوفیاء کی ہر وقت مجلس و مغلی رہتی تھی۔ میر اتفاقاً کتاب کا نسخہ مانگا۔ فرمانتے لگے ایک دو روز میں صاحب نسخہ سے بات کر کے لے دوں گا۔ چنانچہ میں پھر حاضر ہوا اور انہوں نے کتاب مجھے عنایت کر دی۔

ان دونوں میں باکل فارغ تھا جو نکل سلوکی مشادرتی کوں سے علیحدہ کیا جا چکا تھا جاہا میں محقق دمتر جم کی حیثیت سے کام کرتا تھا۔ دراں کاری مسندہ کہ شادی شدہ جوڑے کو

زنا پر نگسار کرنا قرآنی سزا ہے یا نہیں؟ زیر بحث آیا۔ کوئی کسی کے چیزیں اور جد ارکین نے فرمایا کہ یہ قرآنی سزا نہیں، حدیث میں آتی ہے اور میں نے چودہ صفحات پر مشتمل رسیرج نوٹ لکھ کر اسے قرآنی سزا ثابت کیا۔ بس پھر کیا تھا، خوب چلی، میں بفضلہ تعالیٰ حق کی صحیح ترجیحی کرتا ہوا دٹ گیا، ترغیب و ترمیب کو محکرا دیا اور وزارت قانون پر مقدمہ کر کے پیوی کرنے لگا۔

بہر حال میں نے فرصت و فراغت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے نہایت ذوق و شوق اور نہایت محنت و مشقت سے ایک سال میں "جلاء الخواطر" کا اردو ترجمہ "عطاء الخواطر" کے نام سے بکل کر لیا۔ وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ عَلٰى ذَلِكُ۔ اس اشتامیں مولوی شمس الدین سے رابطہ قائم رہا مگر یہ بشریت کا پیکر اور آدمیت کا نمونہ فضائلہی سے پررض قویخ ترجمہ کی تھیں سے ایک ماہ پہلے انتقال کر گئی اللہ مغفرت کرے عجب آزاد مرد تھا۔ قبل ازیں ہو گئی عاشقہی میرٹی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کتاب کی چالیسیں میں سے صرف دس بجالس کا ترجمہ کیا تھا اور اس کے دیباچہ میں محترم شفقت جیلانی صاحب کا ذکر کیا تھا۔ مرحوم نے اصل نسخہ نہیں سے حاصل کر کے دیا تھا۔ بعد از تلاش میں نے اصل نسخہ اور ترجمہ میں متن لپٹنے ایک محترم دوست محمد اسلم خاں غوری، اندر سیکرٹری ہوم ڈیپارمنٹ (پنجاب، پاکستان) لاہور کے ذریعے اس کے حوالے کر دیا۔

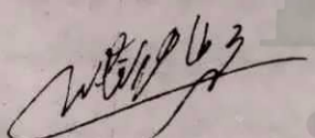
پہلے سال محترم ڈاکٹر چشتی صاحب کے چھوٹے بھائی عزیزم مظفر طیف سلمہ، ملاقات کے لیے تشریف لائے، انہیں سارا ماجرا سنایا اور محترم شفقت جیلانی صاحب سے ملنے اور کتاب حج ترجمہ چھاپنے کی بات کرنے کے لیے عرض کی۔ وہ لاہور تشریف لے گئے، بیات کی تو انہوں نے بھی ارادہ فرمایا۔ اب ایک دو مہینہ پہلے عزیزم مظفر طیف سلمہ بچھر تشریف لائے تو پرہ چلا کہ محترم شفقت جیلانی صاحب کتابت وغیرہ کو لچکیں اور عنقریب کتاب شائع ہونے والی ہے۔ **نَجَّزَاهُمُ اللَّهُ أَحْسَنُ الْجَزَاءِ**

احقر ۔ ایم اے ۔ کریم ۔ حکیم

نشین۔ نزد مسجد مانی لوتو چوک تھانیوala۔ گوجرانوالہ (پاکستان)

# پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القاعدی

حضرت غوثِ عظیم کے جملہ ارشادات و مفہومات بلاشبہ اسلامی ادب کا عظیم سرمایہ ہیں۔ ایمانی زوال کے موجودہ دور میں حضور غوثیت مآب کی رینی و علمی اور روحانی تعلیمات کو عام کرنے کی جس قدر ضرورت آج ہے شاید پہلے کبھی نہ تھی۔ فاضل مترجم نے ایک نایاب کتب کو ترجمہ کے ذریعے اردو دان طبقے تک پہنچانے میں جو خدمت سر انجام دی ہے لاائق قدر ہے۔ میں اپنی عدیم الفرستی کی بنا پر مخنوط اور اس کے اردو ترجمہ کو صرف جستہ جستہ دیکھ پایا ہوں۔ زبان ترجمہ سادہ آسان اور عام فہم ہے۔ شفقتِ جیلانی صاحب کو اللہ تبارک و تعالیٰ جزاۓ خیر عطا کرے جن کے اہتمام سے یہ سستور بکہ نایاب نسخہ "فرمودا ت غوثِ عظیم" افادۂ ختن کے یہ منصہ شہود پر آگیا۔ آئین۔ بجاہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم



# ایک نظر

پیرزادہ اقبال حسید فاروقی

چھٹی صدی ہجری مسلمانوں کے اقتدار کے عوچ کا زمانہ تھا۔ سلطنت عباسیہ کے جاہ و  
جلال کے پرچم کا نات ارضی پر سایہ نگی تھے۔ دنیا ہجری حکومتیں یا تو ان کے زیر میں تھیں یا  
با جگہ دار۔ دارالسلطنت بغداد سے علوم و فنون کے حصے چھوٹ پھوٹ کر یوپ اور ایشیا کو سیراب کر رہے  
تھے۔ دنیا وی فتوحات کی وجہ سے مسلمان قوم امارت اور شریعت میں ڈوبی ہوئی تھی۔ پھر امارت و شریعت  
کے تمام مخصوص اثرات مسلمان معاشرے کو اپنی لپیٹ میں لے رہے تھے۔ اخلاقی قدروں کے انحطاط  
اور معاشرتی ناہمواریاں مسلمانوں کے گھر گھر میں پہنچ رہی تھیں۔ اور ہر حساس مسلمان یا سوچ  
رہا تھا کہ اس معاشرے کا کیا ہے گا۔ جو تینوں دشان لے کر ابھرا اور طاؤس رباب کی نذر ہو گیا  
ہے۔ ان حالات میں حضرت غوث الاعظم سیدنا شیخ عبدالقدار جيلاني رضي الله عن عزاق کے بیانات  
میں تحریر و تفہید کی تہنیاں چھوڑ کر عروس البلاد بغداد پہنچے اور معاشرے کی اصلاح کے  
لیے زبردست تقاریر اور خطابات سے لوگوں کو اپنی طرف متوجہ کیا۔ آپ نے لوگوں کو  
اخلاقی لپتی سے امتحانے میں اہم کردار ادا کیا۔ اپنے خطابات میں دنیا پرستوں اور اقتدار پسندوں  
کو ملکا کار آپ کی تقاریر کا یہ اثر ہوا۔ پانچ سو یہودی و امن سلام میں آئے۔ اور ایک لاکھ  
مسلمانوں نے شرمنی بے راہ روی سے توہہ کی۔ ۱۹۵ھ کے کئی خطابات کو آپ کے بیان  
سید عبدالرزاق گیسلانی اور خلیفہ شیخ عفیف الدین مبارک نے قلمبند کر لیا۔ شیخ عفیف الدین  
کے مرتبہ خطبات تو فتح اربیانی کی شکل میں علمی دنیا کے سامنے آچکے ہیں۔ مگر آپ کے صاحبزادے

سید عبدالرزاق گیلانی قدس سرہ اسلامی کے مرتبہ خطابات جلال الرحمناطر کے نام سے ابھی تک  
مخطوط کی صورت میں محفوظ تھے اور زیور طبع سے آراستہ نہیں ہوتے تھے۔  
دنیا میں علم و فضل کی یہ خوش بخشی ہے کہ نسل اُب بعد نسل اُب یہ خطابات جناب غوث پاک  
کے عقیدت مندوں میں منتقل ہوتے آتے اور جناب غوث کے ایک شیدی اُلیٰ اور  
عقیدت مند جناب شفقت خان جیلانی نے گذشتہ چالیس برسوں سے اس کتاب کو  
محفوظ رکھا۔ اور اب ان کی سعادت کا ستارہ چمکا تو اس کتاب جلال الرحمناطر کو عربی اور  
اردو ترجمہ میں زیور طبع سے آراستہ کر کے علیٰ اور روحانی دنیا میں ایک نہایت ہی<sup>۱</sup>  
اہم اور نایاب دستاویز کا اضافہ کر دیا ہے۔ جلال الرحمناطر کے بعض خطابات فتح الریانی میں بھی  
آگئے ہیں۔ مگر بعض ابھی تک اہل مطالعہ کی نظروں سے اوچھل تھے۔ وہ حضرت جیلانی صاحب  
کی مساعی جمیل سے سامنے آ رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ انہیں جزئے خیر دے انہوں نے اصل  
کتاب کو عربی میں چھڑا سکی ترجمہ اردو میں بھیجا اور علیحدہ علیحدہ لا کر علیٰ دنیا پر بڑا احسان کیا،  
میں نے عربی خطابات کو پڑھا تو مجھے جناب غوث پاک کی خانقاہ بغاڑ کی مشام  
جانقرا نے گھیر دیا۔ میں نے ان خطابات کی معنوی کیفیتوں پر غور کیا۔ تو یوں محسوس ہوا کہ  
جناب غوث اعظم کے سائین کے بے پناہ مجمع کی صفتِ نعال میں مجھے بھی جگہ مل گئی ہے۔

میں نے اپنی دل کی گہرائیوں پر نگاہ ڈالی تو بر ملا پکارا تھا سے  
کس کی زلفوں کی ہبک لائی ہے بیجا نے سیم  
دل و جاں وجد کن ا جھک گئے پہر تقطیم

اللہ تعالیٰ میرے دوست شفقت خان جیلانی کو جزئے خیر دے۔ انہوں نے اس  
کتاب کو قادریت کے گلستان عقیدت میں مکمل تر بنانے کا پیش کیا ہے۔

# اطھار شکر

اکس کتاب کی اشاعت ہیں ایافت کی سعادت حاصل کرنے والوں میں سب سے پہلے خواجہ سیف الدین ضیا اکن ادارہ منہاج القرآن کا ممنون ہوں کہ انہوں نے کتاب کی کتابت اور طباعت میں انتہائی محنت و مشقت برداشت کی۔ پھر سید شوکت ملی صاحب ہیں جنہوں نے اردو ترجمہ کی: "پروف ریڈنگ" کا کام سرانجام دیا۔ کتاب کی رواداد جو میں نے تحریر کی ہے اس کی نوک پلک کی درستی میرے عزیز دوست علامہ مزاحیہ فاضل قادری کی ناقدانہ یکن ہمدردانہ نگاہ کی مرحون منت ہے۔ میری درخواست پر پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے بھی اپنی شدید صرفیت کے باوجود، وقت نکال کر، کتاب پر ایک طاہری نظر ڈالی اور دو حرفی تصریح لکھ کر ممنون فرمایا۔

اسی طرح میں ان تمام احباب، مثلاً، حکیم محمد موسیٰ صاحب پانی، مکری محبس رضا، "مکتبہ نبویہ" کے پیرزادہ محمد قبائل احمد فاروقی صاحب اور بالخصوص حاجی باغ علی صاحب شیم اور کراچی کے منطقہ لطیف صاحب اور سید نفیس رقم صاحب کا بھی شکر گزار ہوں جنہوں نے ہماری گزارش پر کتاب کا نہایت دبیر و زیب ثابت تیار کر دیا ہے۔ آخر میں اپنے عزیز محترم دوست حسینوداحمد خاں کا بھی ممنون ہوں جن کی دعائیں میرے شامل حال ہیں۔

شفقت جسی لانی خاں



## بسم الله الرحمن الرحيم

سب تعریفیں اللہ کے یہیں ہیں جو سارے جہانوں کا پالنے والا ہے اور  
اللہ ہمارے آقا جناب محمد رسول اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام اور ان کی آل پر اور  
اصحاب پر رحمت بھیجے ہوں ممّا میں فرم آمین)

حضرت ابو صارع جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے بیٹے۔ عبد اللہ صومی رحمۃ اللہ علیہ کے  
نواسے۔ حضرت امام عالم۔ دانشور عظیم۔ زاہد و عابد۔ عارف و متقی۔ شیخ المشائخ جمیعت  
اسلام۔ قطب ائمہ۔ حامی سنت۔ قامع بدعت۔ تاج و محبت اہل معرفت و سلوک۔  
رکن شریعت۔ ستون حقیقت و علم طریقت۔ سردار اولیاء و پیشوائے اصحابیاء۔ مشعل دریں  
دریی ہدایت و رئیس القیار و چراغ اہل تقویٰ و صفاتیخ نجی الدین ابو محمد عبد القادر رضی اللہ عنہ  
اشدآن کی روح کو مقدس اور ان کی قبر کو روشن رکھے اور ہمیں ان کی جماعت میں اٹھائے  
اور ان کی محبت پر مارے اور ان کے اقوال کی برکات سے دنیا اور آخرت میں  
فائدہ پہنچائے۔ اور اللہ ہمارے آقا محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کی آل پر اور ان کے  
اصحاب پر رحمت بھیجے اور بہت بہت سلام کہہ کر سلامتی بھیجے۔ والحمد للہ رب العالمین۔  
آپ نے اپنی مجلسوں رجوع ۹ رماہ رجب جمعہ سے ۳۴ رمضان المبارک ۱۴۵۶ھ تک  
جاری رہیں) میں فرمایا :-

”اپنے آپ کو حسد سے بچاؤ۔ وہ بُرا ساختی ہے اور یہ حسد ہی بخا، جس نے  
اہلیں کا گھر بر باد کیا اور اس کو ہلاک کیا اور اس کو دوزخی بنایا اور اس کو خدا نے  
بزرگ و برتر اور اس کے فرشتوں اور اس کے نبیوں اور اس کی مخلوق کا ملعون بنایا۔

کسی سجادہ آدمی کے لیے حسد کرنا کس طرح جائز ہو سکتا ہے جبکہ اس نے ارشاد سن لیا۔ ”ہم نے دنیا کی زندگی میں ان کی روزی ان میں بانٹ دی ہے یا وہ لوگوں پر اس چیز سے حسد کرتے ہیں جو امتد نے ان کو اپنی نہ ربانی سے دی؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔ حسد نیکیوں کو اس طرح کھا جاتا ہے جس طرح آگل خشک لکڑیوں کو کھا جاتی ہے۔

اے صاحبزادے! حسد کے بارہ میں علماء ربانی کا فرمان کس قدر انصاف کرنے والا ہے۔ اپنے ساختی ہی سے شروع کرتا ہے پس اُسی کو مارتا ہے اور حسد کرنے والا پناہ ہے خدا ہے بزرگ و برتر۔ خدا کے ساتھ اس کے فعل پر اور اس کی تخلیق پر اور اس کی تفہیم پر بھی بھگڑا کرتا ہے۔

بلاشبہ میں اپنی بات میں تم سے اور تمہارے گھروں کے مال و اسباب اور تمہارے تھفوں سے بے نیاز ہوں۔ چنانچہ جب تک میں اس امر پر قائم رہوں گا امتد امتد میری بات سے تم کو فائدہ پہنچے گا۔ جب تک بات کرنے والے کی نظر تمہاری روٹیوں، کپڑوں اور جیسوں پر رہے گی تم میں اس کی بات سے فائدہ نہ ہو گا۔ جب تک تمہارے (چوبیے کے)، دھواں اور تمہارے کوچے کو تاکت رہے گا تم میں اس کی بات سے فائدہ نہ پہنچے گا۔ اس کی بات ایسا چھلکا ہو گی جس میں گری نہیں، ایسی ہڑی ہو گی جس پر گوشت نہیں، تلخی ہو گی۔ بلا مٹھاں صورت ہو گی۔ بلا معنی طبع کرنے والے کی بات ہر صورت اور رُد رعایت سے خالی نہیں ہوتی۔ اس کو ڈر کی وجہ سے مخفف پر قدرت نہیں ہوتی۔ طبع کرنے والا طبع کے عوْد کی طرح خالی ہے۔ ”طبع“ کے عوْد ”ط“ اور ”م“ اور ”ع“ سب کے سب نقطوں سے خالی ہیں۔

اے امتد کے بندو! سچے ہو، یقیناً فلاخ پاؤ گے۔ سچا (امتد کی بندگی سے) پھر نہیں کرتا۔ امتد کو ایک کئنے میں سچا ہونے والا اپنے نفس جو اس کا شیطان ہے

کی بات پر (الہد کے دروازہ سے) نوٹا نہیں کرتا۔ اہل تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور نیکیوں کی محبت میں سچا ہوتا ہے۔ سچا ملامت پر کان نہیں مھڑتا اور نہ ہی یہ اس کے کان میں سماحتی ہے۔ اہل تعالیٰ اور اس کے رسول کریم اور اس کے بندوں میں سے نیکیوں پر کی محبت میں سچا کسی منافق ملعون و مبغوض کی بجواس پر (اپنے کام سے باز نہیں آتا۔ سچا راپنے دوست اور دشمن کو) پہچانتا ہے اور بھوٹا نہیں پہچانتا۔ سچے کی ہمت آسمان تک بلند ہوتی ہے۔ کسی کی ایسی دلیلی بات کو خاطر میں نہیں لاتا۔ بلاشبہ خدا نے بزرگ و برتر کو اپنی بات پر قدرت ہے۔ جب تجھ سے کوئی کام لینا چاہے گا تجھے اس کے قابل بنادے گا۔ اے عالم! اگر تیرے پاس علم کے چل اور اس کی برکت سے کچھ ہوتا تو نفس کے مزدوں اور لذتوں کی خاطر بادشاہوں کے دروازوں کی طرف صحیحی نہ دوڑتا۔ عالم کے وہ پاؤں ہی نہیں ہوتے جن سے لوگوں کے دروازوں کی طرف دوڑتے اور زاہد کے وہ ہاتھ ہی نہیں ہوتے جن سے لوگوں کا مال لے۔ اور محب کی وہ آنکھیں ہی نہیں ہوتیں جن سے محبوب کے سوا کسی دیکھ سچا اگر ساری مخلوق سے بھی ملے تو اسے ان کی طرف نگاہ کرنا چاہیز نہیں چونکہ اس کے لیے محبوب کے سوا کسی پر نظر کرنا حلال ہی نہیں۔ ناس کے سرکی آنکھوں میں دنیا بڑی معلوم ہوتی ہے اور نہ اس کے سرکی آنکھوں میں آخرت ہی بڑی ہوتی ہے اور نہ ہی اس کے سرکی آنکھوں میں اہل کے سوا کوئی بڑا نظر آتا ہے۔

اے صاحبزادے! منافق کی پہچان اس کی زبان اور سر سے ہوتی ہے اور پچھے کی پہچان اس کے دل سے ہوتی ہے اور اس کے باطن کا جھیل خدا نے بزرگ و برتر کے دروازہ پر ہوتا ہے اور باطن اہل کے حصوں دروازہ پر کھڑا چیختا رہتا ہے۔ جنہی کہ اندر دخل ہو جاتا ہے۔ خدا کی قسم! تم بہر حال جھوٹے ہو۔ خدا نے بزرگ و برتر کے دروازے کی راہ تم خود نہیں جانتے دوسرے کو کس طرح بتاؤ گے۔ اور تم خود اندھے

ہو۔ اپنے سو اکسی اور کی لامٹھی کس طرح تھامو گے۔ تمہاری خواہش اور تمہاری طبیعت اور تمہاری اپنے نفس کی پیروی اور تمہاری اپنی دنیا۔ اپنی ریاست اور اپنی لذتوں کی محبت نے تمہیں انداھا کر رکھا ہے تمہاری خرابی ہو تمہیں دنیا میں ہنا محبوب ہے مگر تمہارے کوئی چیز ہاتھ نہ آئے گی۔ اپنی دکان پر اپنی نماز کو کب ترجیح دو گے۔ آخرت کو اپنی دنیا پر کب مقدم رکھو گے۔ اپنے خالق کو ایسی مخلوق پر کب مقدم رکھو گے اور اپنے نفس کی بجائے سائل کو کب ترجیح دو گے۔ خداۓ بزرگ و برتر کے حکم کو اور اس کی منع کی ہوئی چیز سے رُکنے کو اور اس پر جو مصیبیں آتی ہیں ان پر صبر کو اپنی خواہش اور عادت پر کب ترجیح دو گے۔ لوگوں کا ہمنامانے کی بجائے اس کا ہمانانے کو کب مقدم رکھو گے عقل سیکھو۔ تم ہو س میں پھنسے ہو ایسے باطل کی جس میں حق نہیں۔ ایسے ظاہر کی جس میں باطن نہیں۔ ایسے علانیہ کی جس میں سر نہیں۔ جب تک گناہ ظاہر جنم پر ہیں میری طرف قدم پڑھاؤ اس سے پہلے کہ وہ تمہارے دل تک پہنچ جائیں۔ پھر تم اصرار کر دو اور اصرار میں مشغول رہو تو کافر بنو۔ غلطی کی تلافی کرو۔ محفوظی (زندگی یا تکلیف) سے بڑی (زندگی یا تکلیف) کو محفوظ کرو۔ جب تک رستی کے دونوں کنارے تمہارے ہاتھوں میں ہیں ہیں تلافی کرو۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:- گناہ سے قوبہ کرنے والا ایسا ہے جیسے اس نے کوئی گناہ کیا ہی نہیں اگرچہ ستر مرتبہ دین میں پھر کرے۔ جب تم نے رسول کریم سے سن لیا اور اُن کی بات پر عمل کیا اور آپ کے اصحاب کی پیروی کر کے آپ کے ساتھ بہتر بر تاد کیا تو تمہارے دل کو تمہارے خداۓ بزرگ و برتر کے سامنے کریں گے اور ان کا کلام تمہیں سنوائیں گے جس کی طاعت اور عبودیت اللہ کی خاطر ثابت ہو جاتی ہے وہ اللہ کی کلام سننے پر قادر ہو جاتا ہے۔ سیدنا موسیٰ علیہ السلام ہمارے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر۔ ان پر اور تمام نبیوں پر درود و رحمت ہو۔ اپنی قوم کے پاس آئے۔ ان کے پاس توریت

مختی جس میں امر اور نہی بختی۔ لوگوں نے کہا، ہم اسے قبول نہ کریں گے جب تک کہ ہم اللہ کا چہرہ نہ دیکھ لیں گے اور اس کا کلام نہ سن لیں گے۔ آپ نے ان سے فرمایا اپنی ذات کو تو اس نے مجھے بھی نہیں دکھایا پھر تمیں کیسے دکھا دوں۔ اس پر وہ کہنے لگے کہ جب آپ نہ اس کا منہ دکھائیں اور نہ اس کا کلام سنوائیں ہم اس کی بات کیسے مان لیں۔ رب خدا یہ بزرگ و برتر نے موسیٰ۔ ہمارے نبی اور ان پر درود و رحمت ہے کو وحی کی کہ ان کو کہہ دیجئے کہ اگر ان کا میری کلام سننے کا ارادہ ہے تو میں دن رونے رکھیں جب چو مختار دوز ہو خوب نہ نایں اور پاک کپڑے پہنیں۔ پھر ان کو لے کر آ جاؤ۔ تاک میری کلام نہیں۔ موسیٰ علیہ السلام نے ان کو اس بات کی خبر کر دی۔ پس انہوں نے ایسا ہی کیا۔ پھر پہاڑی کے اس مقام پر آئے جہاں وہ (موسیٰ علیہ السلام) اپنے خدا نے بزرگ و برتر سے باتیں کیا کرتے تھے۔ اور انہوں نے اپنی قوم کے عالموں اور پرہیزگاروں میں سے ستر آدمی لیے۔ جب حق تعالیٰ ان سے مخاطب ہوئے تو سب کے سب بے ہوش ہو کر مر گئے۔ موسیٰ ہمارے نبی اور ان پر درود و رحمت ہو۔ اکیلے رہ گئے۔ اور روکر عرض کی اسے پر در دگار! آپ نے میری امت کے بہترین لوگوں کو مار دیا۔ اللہ کو ان کے رونے پر رحم آیا۔ تو انہیں اللہ نے زندہ کر دیا وہ اپنے پاؤں پر اٹھ کھڑے ہوئے اور کہا موسیٰ علیہ السلام، ہمیں اللہ تعالیٰ کا کلام سننے کی طاقت نہیں آپ ہی ہمارے اور ان کے درمیان واسطہ بنیے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام سے کلام کی اور موسیٰ علیہ السلام ان کو سنتے اور ان کے لیے دہراتے جاتے تھے۔ موسیٰ علیہ السلام مخصوص اپنے ایمان کی قوت اور اپنی طاقت اور اپنی عبودیت کے ثابت ہونے کی بنار پر اللہ تعالیٰ کا کلام سننے پر قادر ہوئے اور وہ لوگ مخصوص اپنے ایمان کی مکزوری کی بنار پر اللہ کا کلام سننے پر قادر نہ ہو سکے۔ پس اگر وہ توریت میں آئے ہوئے اللہ کے احکام کو قبول کر لیتے اور امر و نہی میں اطاعت کرتے اور ادب

کرتے اور جو کیا اس کے کہنے کی جرأت اور تحریک نہ کرتے تو خدا نے بزرگ و برتر کا کلام سننے پر قادر ہو جاتے ۔

اپنے موالی کی اطاعت میں ہر طرح کوشش کر دو اور کوشش کر د کہ تم نہ دینے والے کو دو اور توڑنے والے سے جوڑو۔ اپنے پر چشم کرنے والے کو معاف کر دو اور کوشش کر د کہ تمہارا بدن بندوں کے پروردگار کے ساتھ ہو۔ اور کوشش کر د کہ پچھے بنو، جھوٹے نہ بنو۔ اور کوشش کر د، اخلاص برتو، نفاق نہ برتو۔ لقمان حکیم اپنے بیٹے سے کہا کرتے تھے، اے بیٹے! لوگوں سے دکھاوانہ کر د کہ ہمیں خدا نے بزرگ و برتر سنے۔ ایک بذرکار دل سے ملو تمہاری خرابی ہو، دو منہ، دو زبانوں اور دو کاموں والے مت ہو کہ اس کے سامنے اور اُس کے سامنے کچھ۔ میں سلط ہوا ہوں ہر جھوٹے منافق دجال پر۔ سلط ہوا ہوں، خدا نے بزرگ و برتر کے ہر نافرمان پر، جن کا سب سے بڑا ابلیس ہے اور سب سے چھوٹا بد اعمال۔ میری جنگ ہے تم سے اور ہر مجرماہ سے۔ مگر اہ کفہ اور باطل کی طرف دعوت دینے والے سے۔ اس پر لا حول ولا قوۃ الا با شد العلی العظیم سے مدد لیتا ہوں۔ نفاق تمہارے دل پر جم گیا ہے، بتیں اسلام، توبہ اور زنار (کفر) توڑنے کی ضرورت ہے، عقل سیکھو۔ جب تم سے عبار چھپت جائے گا تو دیکھو گے اور محتوا ہی دیر بعد بتیں خبر معلوم ہو جائے گی۔ جس نے میری بات سنی اور اس پر عمل کیا اور اخلاص برداہ مقربین میں سے بنار اس واسطے کر ایسی بات ہے، کیا مغز جس میں چپکا منیں، تمہاری خرابی ہو، اشد کی محبت کا دعویٰ کرتے ہو اور اپنے دلوں سے اس کے سوا اور دوں کی طرف متوجہ ہوتے ہو۔ مجنوں کو جب لیلی کی محبت سمجھی ہو گئی تو اس کا دل لیلی کے سوا کسی کو قبول نہ کرتا تھا۔ ایک دن لوگوں پر اس کا گزر ہوا تو انہوں نے پوچھا، کہاں سے آئے ہو؟۔ کہا، لیلی کے پاس سے۔ پوچھا۔ کہاں کا ارادہ ہے۔ بولا۔ لیلی کی

طرف کا۔

جب دل خدائے بزرگ و برتر کی محبت میں سچا ہوتا ہے۔ تو مسیحی۔ ہمارے نبی اور ان پر درود وسلام ہو۔ جیسا ہو جاتا ہے۔ کہ خدائے بزرگ و برتر نے ان کے حق میں فرمایا، ہم نے پہلے سے ہی ان پر پست انوں کو منزع قرار دیا تھا۔ تم تجویز نہ ہو لو۔ مہتمارے دو دل میں بلکہ ایک ہی ہے۔ جس چیز سے بھی بھر جائے گا پھر اس میں دوسری نہیں سما سکتی۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:۔ اللہ نے کسی شخص کے سینے میں دو دل نہیں رکھے۔ جس دل میں خالق کی محبت ہوگی۔ صحیح نہیں ہوگا کہ اس میں دنیا اور آخرت ہو۔ اللہ سے نا آشنا رہنا نفاق برپا کرنا ہے۔ اور اس سے آشنا۔ ایسا نہیں کرتا۔ اور الحق خدائے بزرگ و برتر کی نافرمانی کرتا ہے اور عاقل اس کی اطاعت کرتا ہے اور بغض رکھنے والا نافرمانی کرتا ہے اور محبت رکھنے والا اعلیٰ کرتا ہے اور دنیا کمٹھی کرنے کی حوصلہ کرنے والا دکھاوا کرتا اور نفاق برپا کرتا ہے۔ اور کوتاہ ایسا نہیں کرتا۔ اور موت کو جلا دینے والا دکھاوا کرتا ہے اور یاد رکھنے والا دکھاوا نہیں کیا کرتا۔ اور غافل دکھاوا کرتا ہے اور بیدار دکھاوا نہیں کرتا ہے۔ اولیاء اللہ کو (غیبی فرشتہ) متنبہ کرتا اور (غیبی) عالم تعلیم دیتا رہتا ہے، اور حق تعالیٰ وسائل علم ان کے لیے مہیا فرمادیتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، کہ مونک اگر پہاڑ کی چوٹی پر بھی ہو گا تو اللہ اس پر (غیبی) عالم متین فرمائے گا جو اس کو راضیاتِ المیہ کی تعلیم دیتا رہے گا۔ نیکوں کی باتیں مستعار لے کر ان پر اپنا دعویٰ کر کے باتیں نہ کیا کرو۔ مانگی چیز چھپا نہیں سکتی۔ اپنے مال سے کھانی کرو۔ مانگی چیز سے نہیں۔ اپنے ہاتھ سے کپاس کا شست کرو اور اسے اپنے ہاتھ سے پانی دو۔ اور اس کی اپنی کوشش سے پر درش کرو۔ پھر اسے بُن لو، سی لو اور پُن لو۔ دوسردی کی طبک اور دوسردی کے پکڑوں پر مرتا رہا۔ جب دوسردی

کا حکام لے کر بات کرو گے اور اس کو اپنا بتاؤ گے تو نیکوں کے دل تھا رے سے نفرت کریں گے۔ جب تجھے فعل نصیب نہیں تو قول بھی تیرے مناسب نہیں۔ ظاہر ہے حکم کا تعلق عمل سے ہے۔ امّہ تعالیٰ فرماتا ہے : اپنے اعمال کی وجہ سے جنت میں داخل ہو جاؤ۔

اسے صاحبزادے ! فرشتہ حرص اور طمع اور لالیعنی قسم کی بہت سی باتوں کے لمحنے کے سوا کسی بات سے نہیں اکتاتے۔ بلکہ جس کا دل حق تعالیٰ سے ڈرتا ہے تو لامحالہ اس کے ہاتھ پاؤں بھی ڈرنے لگتے ہیں۔ اُس کا دل اس کے ڈر سے بچو جاتا ہے۔ تو ہاتھ پاؤں بھی وہی تاثر لیتے ہیں۔ چنانچہ فرشتہ راحت و اکرم میں رہتے ہیں۔ تھماری باتیں ایک پر دوسری گناہوں کے ڈھیر ہیں۔ جن کی عاقبت بھی محل ہے۔ تم یہ جانے بغیر باتیں کیے جاتے ہو کہ فائدہ مند ہوں گی یا نقصان دہ۔ موت سے خود ار ہو تھمارے لیے موت سے فرار نہیں۔ تم جس کئنے سننے اور لالیعنی کا مول میں لگے ہو انہیں چھپڑ دو۔ اپنی لمبی امیدوں کو کوتاہ کرو اور حرص کو کم کرو۔ اس داسطہ کے عفترتیب نہیں مرتا ہے۔ بہت دفعہ ایسا ہوتا ہے کہ نہیں یہیں بیٹھے بیٹھے موت آ جاتی ہے۔ یہاں تک اپنے پاؤں پر چل کر آئے تھے۔ تھمارے گھر کی طرف جنازہ اٹھایا جاتا ہے۔ صحیح ایمان والا اپنی جان سے بدلائے کر اٹھیاں حاصل کرتا ہے۔ جب اس کی جان کو کوئی تکلیف ہمچلتی ہے تو اسے کہتا ہے، میں نے تو تجھے نصیحت کی مگر تم نے قبول ہی نہ کی۔ او نہ جاننے والی، او نہ ماننے والی، او امّہ کی دشمن میں نے تجھے اس چیز سے ڈرایا تو بتا۔ جو کوئی اپنے نفس سے باز پر س، کھو د کریا اور بغیر خواہی نہیں کرتا کبھی فلاخ نہیں پاتا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص اپنے نفس کا خود داعط نہ بنے اس کو کسی داعظہ کا وعظ نفع نہیں دیتا۔ جو فلاخ چاہے اپنے نفس کو نصیحت کرے۔ اس کو توبہ سکھائے اور مجاہدہ کرئے۔

زہد یہ ہے۔ پہلے حرام چیزوں کو چھوڑے۔ پھر شبہ والی چیزوں کو چھوڑے۔ پھر  
بماج چیزوں کو چھوڑے۔ پھر ہر حالت میں خالص حلال چیزوں کو بھی چھوڑ دے  
غرض کوئی چیز نہ رہے، جسے چھوڑ نہ دے۔ حقیقی زہد یہ ہے۔ دنیا چھوڑے،  
آخرت چھوڑے، خواہشات و لذات چھوڑے۔ غرض کوئی چیز نہ رہے جسے چھوڑ  
نہ دے۔ حالات و درجات، کرامات اور مقامات طلب کرنا چھوڑے اور خالق  
کائنات کے سوا ہر چیز کو چھوڑے۔ جتنی کہ خالق بزرگ و برتر کے سوا کوئی نہ رہے۔  
جو ہماری منشی اور غایت مقصود ہے، اسی کی طرف پھر جانے میں سارے کام بائیں  
کرنے والوں میں سے کوئی اپنے دل سے بات کرتا ہے۔ کوئی اپنے باطن سے  
بات کرتا ہے اور ان میں سے کوئی اپنے نفس اور اس کی خواہش اور اس کے  
شیطان کی بات کرتا ہے۔ ایمان والوں کی یہ عادت ہوتی ہے کہ پہلے سوچتا ہے  
پھر بات کرتا ہے۔ نفاق والا پہلے بات کرتا ہے پھر سوچتا ہے، مومن کی زبان  
اس کی عقل اور دل کے پیچے (ما تحت) ہوتی ہے۔ اور منافق کی زبان اس کی  
عقل اور دل کے آگے۔ اے ہمارے اشنا! ہمیں ایمان والوں میں کراون نفاق  
والوں میں نہ کرو اور ہمیں دنیا میں نیکی دے اور آخرت میں نیکی دے اور آگ  
کے عذاب سے بچا۔

## دوسری محفل :-

جب دل کتاب و سنت پر عمل کرتا ہے تو نزدیکی حاصل ہوتی ہے جب  
نزدیکی حاصل ہوتی ہے تو فائدہ اور نفع ان کو اور خدا نے بزرگ و برتر کے لیے کیے  
اور اس کے مساوا کے لیے کیے اور حق کے لیے کیے اور باطل کے لیے کیے کام  
کو جان اور دیکھ لیتا ہے۔ جب مومن کے لیے فور ہوتا ہے جس سے دیکھتا ہے

تو صدقی مقرب کا کیا پوچھنا۔ مومن کے لیے ایک نور ہوتا ہے جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس واسطے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے ڈرایا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: مومن کی فراست سے ڈراؤ اس واسطے کہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے اور عارف مقرب کو بھی ایک نور عطا ہوتا ہے جس میں وہ اپنے قدر سے بزرگ و برتر سے اپنے نزدیکی کو دیکھتا ہے اور خدا نے بزرگ و برتر کو اپنے دل سے دیکھتا ہے۔ سو فرشتوں کی روحیں اور نبیوں کی روحیں صدقین کے دلوں اور ان کی روحیں اور ان کے حالات اور مقامات کو دیکھتا ہے اور یہ سب چیزیں اس کے دل کے درمیان اور باطن کی پاکیزگی میں ہوتی ہیں اور وہ ہدیثہ اپنے پر دردگار کے ساتھ فرحت میں ہوتا ہے اور یہ ایک واسطہ ہے جو اس سے کہتا ہے اور مخلوق میں بچھیر دیتا ہے۔ بعض ان دونوں میں زبان اور دل دونوں کے فصیح ہوتے ہیں اور بعض ان میں دل کے فصیح مگر زبان کے لکنت والے ہوتے ہیں اور منافی زبان کا فصیح اور دل کا گونگا ہوتا ہے۔ اس کا سارا علم زبان میں ہوتا ہے۔ اور اس لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سب سے زیادہ جس کا مجھے اپنی امت کے بارہ میں ڈر ہے۔ زبان کا فصیح منافی ہے

اے صاحبزادے! جب تم میرے پاس آؤ تو اپنے عمل اور نفس سے نظر اٹھا کر آیا کرو۔ نادار مغلس آیا کرو۔ جب تم اپنے عمل اور نفس کو دیکھتے ہوئے آؤ گے تو اس (نعمت) سے خردم رہو گے جس کی طرف میں اشارہ کر رہا ہوں۔ تمہاری خزانی ہو۔ مجھ سے اس لیے بعض رکھتے ہو کہ میں حق بات کہتا ہوں اور تمہاری حقیقت کھوں دیتا ہوں۔ مجھ سے تو دشمنی میں بعض رکھتا ہے اور مجھ سے وہی نادا قفت ہے جو خدا نے بزرگ و برتر سے نادا قفت زیادہ بات اور مختوا

عمل کرنے والا ہو۔ اور مجھ سے دہی مجہت کرے گا جو خدا ہے بزرگ و برتے سے  
واقف بہت عمل کرنے والا اور بخوبی بات کرنے والا ہو۔ مخلص مجھ سے مجہت  
کرتا ہے اور منافق مجھ سے بعض رکھتا ہے۔ سُنی مجھ سے مجہت کرتا ہے اور  
بدعتی مجھ سے بعض رکھتا ہے۔ اگر تم مجھ سے مجہت کرو گے تو اس کا سارا فائدہ  
نمیں ہی پہنچے گا اور اگر تم مجھ سے بعض رکھو گے تو اس کا سارا نقصان نہیں ہی پہنچے  
گا میں تو لوگوں کی تعریف اور برائی کو کچھ بھی نہیں جانتا ہوں اور زمین کی سطح پر کوئی  
نہیں ہے جس سے میں ڈراؤں یا کوئی امید رکھوں۔ جنزوں۔ انسانوں۔ حیوانوں۔ زمین  
پر رینگنے والوں اور پیدا ہونے والی کسی بھی چیز سے مساوی اللہ تعالیٰ کے میں  
نہیں ڈرتا۔ اسہ جتنا مجھے اطہیناں دلاتا ہے اتنا ہی ڈر بڑھتا ہے۔ کیونکہ وہ جو چاہے  
کرڈے۔ جو کرے اس سے کوئی پوچھ نہیں اور باقی سب سے پوچھ ہونی ہے۔

اے صاحبزادے! اپنے بدن کے کپڑے دھونے میں نہ لگے رہو۔ اور  
تمہارے دل کے کپڑے میلے کچیلے پڑے رہیں۔ پہلے دل کو دھو۔ پھر کپڑوں کو  
دھو۔ دونوں کی دھلانی اور پاکی کھلھلی کرو۔ اپنے کپڑوں کی میل دھو۔ اور اپنے  
دل کو گناہوں سے دھو۔ کسی بھی چیز سے دھو کا نکھاڑ اور معزور نہ ہو جو نکھہ تمہارا  
پروردگار جو چاہے کر سکتا ہے۔ کسی بزرگ سے نقل ہے کہ وہ اپنے ایک دینی  
بھائی سے ملنے گیا اور کہا۔ اے بھائی۔ آؤ۔ ہم اپنے متعلق علم الہی پر روؤیں۔ (کہ  
ز معلوم ہمارے خاتمہ کے متعلق کیا طے فرمایا ہے) اس بزرگ نے لکتنی اچھی بات  
کی۔ اور حقیقت میں وہ عارف بالشہریت ہے۔ اور انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
کا ارشاد سنایا کہ تم میں سے ایک جنتیوں کے سے عمل کرتا رہتا ہے۔ یہاں  
تک کہ اس کے اور جنت کے درمیان صرف ایک دو یا تھوڑا فاصلہ رہ جاتا  
ہے (یعنی مرنے میں)۔ کہ تقدیر کا ملکا غلبہ کرتا ہے اور وہ جہنمیوں (یعنی کفر)

کا عمل کر بیٹھتا ہے جس کی وجہ سے دوزخ میں چلا جاتا ہے اور اسی طرح ایک جنینیوں کے کام کرتا رہتا ہے جتنی کہ اس کے اور آگ کے درمیان صرف ایک دو ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے کہ تقدیر کا لمحہ غلبہ کرتا ہے اور وہ جنینیوں کے عمل کرتا ہے اور اس کی وجہ سے وہ جنت میں چلا جاتا ہے۔ (الحدیث) تمہارے بارہ میں ائمہ کا علم اس وقت ظاہر ہو سکتا ہے جب تم اپنے پورے دل اور اپنی پوری ہمت سے اس کی طرف رجوع کرو۔ اور اس کی رحمت کے دروازہ کو لازم پکڑ لو۔ اپنے اور اپنی لذتوں کے درمیان ایک لو ہے کی دیوار کھڑی کر دو۔ اور قبر اور موت کو اپنے سر کی آنکھوں اور اپنے دل کے پیش نظر رکھو اور خیال رکھو کہ خدا نے بزرگ و برتر کی نظریں تمہاری طرف ہیں اور وہ تمہیں جانتے ہیں اور تمہارے پاس موجود ہیں۔ اور فقر کو امارت سمجھو اور افلاس پر راضی رہو۔ اور (ائمہ کی) حدود کی حفاظت کے ساتھ تھوڑے پر قناعت کرو اور یہی شریعت کے حکموں کی تعییل ہے۔ اور منع کی ہوئی چیزوں سے ڈک جانا ہے۔ جو بھی تقدیر سے تم پر دار ہو۔ اس پر صبر کرو۔ جب تم اس پر قائم ہو جاؤ گے تو اپنے پروردگار سے ملوگے اور اپنے باطن سے حضوری پاؤ گے۔ اس وقت تمہارے پر ایسی چیزیں ہکلیں گی جن کو تم یقین کی نگاہ سے دیکھو گے اور صبر کرو گے۔ جیسا امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب کرم ائمہ و جمہ نے فرمایا کہ اگر (غیب کا) پر دہ اٹھا دیا جائے تو میرے یقین میں اضافہ ہو گا (یعنی چھپی چیزوں کا جو یقین اس وقت حاصل ہے وہ مشاہدہ کے یقین سے کم نہیں ہے)۔ کسی شخص نے پوچھا۔ آپ نے اپنے پروردگار کو دیکھا ہے۔ فرمایا۔ میں ایسے پروردگار کی پرستش ہی کرنے والا نہیں ہوں جس کوئی نے دیکھا ہے ہو۔ کسی بزرگ سے پوچھا گیا۔ کیا آپ نے اپنے پروردگار کو دیکھا ہے۔ کہا۔ کہ اگر اس کو نہ دیکھتا تو کبھی کا

پاش پاکش ہو جاتا۔ اگر کوئی کے۔ اس کو دیکھنے کی صورت ہے تو میں بھوں گا کہ جب بندہ کے دل سے خلق نکل جاتی ہے اور حق تعالیٰ کے سوا باقی پچھہ نہیں رہتا تو جس طرح چاہتا ہے۔ دکھاتا ہے اور نزدیک کرتا ہے۔ باطن سے ایسے ہی دیکھتا ہے جیسے ظاہر سے۔ اور ایسے دیکھتا ہے جیسے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شبِ معراج میں دیکھا۔ (اگرچہ دونوں کے دیکھنے میں بہت فرق ہے مگر نوعیت ایک ہے)۔ جس طرح وہ چاہتے ہیں اپنے آپ کو اس بندہ کو دکھاتے ہیں۔ نزدیک کرتے ہیں۔ اس سے غیند کی حالت میں بات کرتے ہیں اور کبھی بیداری میں بھی اس کے دل اور باطن سے بات کرتے ہیں۔ کبھی اس کے وجود کو قبض کر لیتے ہیں۔ تو اس کو اس کی شانِ ظاہری پر دیکھتا ہے۔ اور ایک دوسرے معنی بھی دیتا ہے جس سے اس کی صفات۔ اس کی کرامات۔ اس کے فضل و احسان اور اس کے لطف و کرم کو دیکھتا ہے۔ اس کے حسن سلوک اور آغوشِ خناقلت کو دیکھتا ہے۔ جس کی عبودیت ثابت ہو جاتی ہے۔ یہ نہیں کہتا کہ مجھے خود کو دکھا۔ مجھے (فلان چیز) دے۔ فنا اور مستغق ہو جاتا ہے۔ اس یہ بعض بزرگ جو اس درجہ کو پہنچ گئے تھے۔ کہتے تھے۔ مجھ پر میری طرف سے ہے ہی کیا۔ کیا اچھی بات کی۔ جس نے کہا۔ میں اس کا بندہ ہوں اور بندہ کو آفک کے سامنے اختیار اور ارادہ نہیں ہوتا۔ ایک شخص نے ایک غلام خریدا اور یہ غلام دیندار اور نیک بھتا۔ پھر (مگر پہنچ کر) پوچھا۔ اے غلام! کیا چیز کھانی چاہتے ہو۔ اس نے کہا جو کھلا دو۔ کیا۔ پھر کہا۔ کون سا کام کرنا پسند کرتے ہو۔ کہا جس کا آپ حکم فرمائیں۔ تو وہ شخص روپڑا۔ اور کہنے لگا۔ خوش خبری ہو ملیں۔ لہ دنیا میں ان آنکھوں سے اللہ پاک کو دیکھ سکتے ہیں علماء کا اختلاف ہے جنہر جیلانی کا سلک جواز کا بلکہ کامیں کے یہ وقوع کا معلوم ہوتا ہے۔

اگر میں اپنے پروردگار کے ساتھ ایسے ہوتا جیسے تم میرے ساتھ ہو تو علام نے کہا۔ اسے میرے آقا بکیا علام کو آقا کے سامنے ارادہ اور اختیار ہوتا ہے سکھنے لگا۔ تم ائمہ کے لیے آزاد ہو اور میں چاہتا ہوں کہ تم میرے پاس رہو تو کہ میں اپنی جان اور مال سے مہتری خدمت کروں۔ بے شک جو ائمہ کو پچان لیتا ہے اس کے لیے ارادہ اور اختیار باقی نہیں رہتا۔ اور یہی کہتا ہے کہ مجھ پر میری طرف سے ہے ہی کیا۔ اپنے کاموں میں اور اپنے سوا اور وہ کاموں کے کاموں میں تقدیر سے نہیں لڑتا۔ اے اعتراض کرنے والو۔ اے رٹنے جھگڑنے والو۔ اے بے ادبو۔ سنو اور مجھ سے سنو۔ کیونکہ میں اس گروہ میں سے ہوں جنہوں نے انبیاء سے ادب سیکھا ہے۔ ان کی پیروی کرنے والوں اور ان کی سیرت کو بلند کرنے والوں میں سے ہوں جس کتاب اور سنت کی موافقت کا حکم کرتا ہوں۔ پھر ہر اس (دلی کامل کی موافقت کا) جس کو ایسا دل ملا ہے جس کو ایسا دل ملا ہے جس کو ائمہ سے نزدیکی حاصل ہے اور اس پر میرے کے (بے ادبی اور تقدیر سے جھگڑا) کا نہیں۔ ایسے ائمہ کے بندے شاذ و نادر ہی ہوتے ہیں جو خلوق خدا سے بے رغبتی اختیار کرتے ہیں اور قرآن پڑھنے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام پڑھنے سے جی لگاتے ہیں۔ تو لامحالہ ان کے دل ائمہ تعالیٰ سے نو لگانے والے اور نزدیکی والے لے حق تعالیٰ کے احکام و قسم کے ہیں۔ ایک تجویں جس کا نام تقدیر ہے۔ اس کے خلاف کسی نہ کسی میں طاقت ہے نہ مجال۔ دوسرا تشریعی۔ جس کا نام شریعت ہے اور اس کا تعلق انسان کے ارادہ اور عمل سے ہے۔ پس دینی امور میں تو بندہ کا فرض ہے کہ اپنی ساری جدوجہد ارادہ سے خدا اور رسول کی اطاعت میں صرف کرے اور دینی امور مثلاً حادث۔ امراض اور افلاس وغیرہ میں بندگی کا مقضایہ ہے کہ ایسا بے حس اور بغیر ارادہ ہو جائے جیسے مردہ پرست غسال۔ اس کا نام فنا اور رضا بقضا ہے کہ بے صبری اور

تنگ دلی گویا ایش پر اعتراض ہے اور اس کے دفع کرنے کی دوڑ دھوپ تقدیر سے لڑنا ہے۔ رہا معا الجا اور طلب دغیرہ کی تدبیر کا قصہ۔ سو بعض اکابر نے تو اس کو بھی سُوئے ادب سمجھ کر بالکل ترک کر دیا ہے۔ ایش کی تجویز جب اس کے علم ازی اور شفقت برلن کی بناء پر اس تجویز سے یقیناً بہتر ہے تو اس کو بد لئے کا ارادہ بلکہ خیال کرنا بھی عبادت کے منافی ہے۔ حضرت جیلانی قدس سرہ کا یہی مسلک ہے۔ اور اسی پر سارے موعظ بھرے ہوتے ہیں اور بعض اکابر کا طریقہ یہ ہے کہ تدبیر کو ضرور اختیار کیا جائے تو تشریعی حکم کے ماتحت صرف کی نیت ہے۔ کیونکہ جب دنیا کو ایش نے عالم اسباب بنایا ہے تو اسباب کا اختیار کرنا بھی اس کی تجویز کی موافقت اور اپنی غلطی کا ثبوت ہے۔ خلاصہ یہ کہ اصلاح و فلاح آخرت کے متعلق تقدیر کی آڑ نہیں جائے اور یہ نہ کہا جائے کہ جو مقدر ہے خود ہی ہو رہے گا۔ اور دینوی ترقیات کے متعلق دائرہ شریعت کے اندر رہتے ہوتے اپنا اپنا مزاج ہے کہ ہمت ہو تو مسلوب الارادہ اور تارک اسباب بننے کہ اصلاحی توکل اسی کا نام ہے اور چاہیئے بھیں نیت صرف بدن سے اسباب کا پابند اور قشیع پر عامل اور قلب سے تکوین کا غلام اور راضی بہ قضا۔ کہ تدبیر سے اگر ناکامی ہو تو طبیعت پر گرانی اور افسردگی نام کو بھی نہ آئے۔ مگر یہ جامیعت کیونکہ مشکل ہے اور بندہ اسباب جس نے کامیابی کو اپنے ماتھیں سمجھ رکھا ہے۔ اپنے آپ کو پابند اسباب بناتا کہ شریعت کی آڑ پکڑ لیتا ہے۔ اس لیے نہیں رسالت نے دینوی امور میں ترک اسباب اور موجودہ حالت پر رضنا اور خوشندی کی تعلیم پر نہ دیا ہے جو سیدنا ابراہیم خلیل ایش علیہ السلام کا رنگ تھا۔ ورنہ جامیعت کے افضل ہونے کا سب کو اعتراف ہے کہ سید الائنسیاء کی شان بھی یہی تھی۔ اس کو خوب نخور کے ساتھ سمجھ لیجئے۔

بقیۃ حاشیۃ گز شدہ صفحہ :-

ہو جاتے ہیں جن سے وہ اپنے آپ کو اور دوسروں کو دیکھتے ہیں۔ چونکہ ان کے دل صحیح ہو جاتے ہیں اس لیے ان پر تمہارے اندر کی حالت بچپی نہیں رہتی۔ تمہارے دلوں کی باتیں کرتے ہیں چونکہ ان کے دل صحیح ہو جاتے ہیں اور تمہارے گھروں کی بچیزوں کی خبر دیتے ہیں۔ افسوس تمہارے پر عقل سیکھو۔ اپنی جہالت کے ساتھ (اہل اللہ) کی جماعت میں مت گھسُو۔ قم مدرسہ سے نکلتے ہی (منبر پر) چڑھ بیٹھتے ہو۔ نیک لوگوں (اہل اللہ) کی باتیں سنانے لگتے ہو۔ ابھی (دوات) کی سیاہی تمہارے بدن اور کپڑوں پر لگی ہے اور لوگوں کو نصیحتیں کرنے کے منتظر ہو بیٹھتے۔ اس بات کے لیے ظاہر اور باطن کو مضبوط کرنے کی ضرورت ہوتی ہے مچھرب سے بے پرواہ ہو جانے کی۔ اے غافلوا! تم کو تو یہ بھی خبر نہیں کہ پیدا کرنے کا مقصد کیا ہے خصوصی قیامت اور عمومی قیامت کو یاد کرو۔ خصوصی قیامت تم میں سے ہر ایک کی علیحدہ گوت ہے اور عمومی قیامت وہ ہے جس کا خداۓ بزرگ و برتر نے وعدہ فرمایا۔ یاد کرو اور سبقت لو۔ خداۓ بزرگ و برتر کے اس فرمان سے۔ اس دن پر بیزیگاروں کو خداۓ رحمٰن کا وفد بنانا کر لائیں گے اور گناہ گاروں کو دوزخ کی طرف پیاسے ہانجھیں گے۔ جُد اُجُد اجہا عت اور سوار۔ دوزخ کے گھاٹ پر اور پیاسے پر بیزیگاروں کو جمع کیا جائے گا۔ اور گناہ گاروں کو (جانوروں کی طرح مارنا کر) ہانکا جائے گا۔ سو اہل رحم کرے اس بندہ پر جو اُس دن کو یاد کرے اور آج ہی اہل اللہ کی جماعت میں آشامی ہو۔ تاکہ اس دن امنی کے ساتھ جمع ہو۔ اے پر بیزیگاری کے چھپڑنے والو! قیامت کے دن پر بیزیگار رحمٰن کی طرف سوار لائے جائیں گے۔ اور فرشتے ان کے ارد گرد ہوں گے۔ ان کے اعمال صورتیں اختیار کر لیں گے۔ وہ اصل گھوڑوں پر سوار ہوں گے۔ اصل گھوڑا

ان کا عمل ہو گا اور اس کا پتہ ان کا علم۔ سارے اعمال اچھی اور بُری صورتیں قبول کریں گے۔ پرہیزگاری کی کنجی توہہ کرنا اور اس پر قائم رہنا ہے۔ اور خدا کے بزرگ و برتر سے نزدیکی کی کنجی ہے اور توہہ، یہ ہبھلائی کی اصل اور فرع ہے اسی واسطے بزرگوں نے اس سے کسی بھی طرح کا ہلی نہیں بر تی۔ اے (خدا سے) پیٹھ پھیرنے والو توہہ کرو۔ اے نافرمانو! اپنے پروردگار سے توہہ کے ذریعہ صلح کرو۔ یہ دل خدا کے بزرگ و برتر کے قابل نہ ہو گا جبکہ اس میں ذرہ بھر بھی دنیا اور خلوق میں سے کسی ایک سے طبع موجود ہو۔ پس اگر تم اسے صحیح کرنا چاہتے ہو تو ان دونوں چیزوں کو اپنے دلوں سے نکال باہر کرو۔ اور اس سے تمہارا نقصان نہ ہو گا۔ کیونکہ جب تم و اصل باہت ہو جاؤ گے تو تمہارے پاس دنیا اور خلوق (ردنوں خود خادم بن کر) آئیں گے اور تم اہل کے ساتھ اس کے دروازہ پر ہو گے۔ یہ آزمودہ چیز ہے۔ دنیا سے کنارا کرنے والے اور اسے چھپوڑنے والے اور پرہیزگار سب آزمائچے ہیں۔

اے صاحبزادے! تمہارے لیے تمہارے پر عمل نماز۔ روزہ۔ رجح اور زکوٰۃ میں خدا کے بزرگ و برتر کے لیے اخلاص لازم ہے۔ اس تک پہنچنے سے پہلے اس سے عہد لے لو۔ یہ عہد کیا ہے۔ یہی اخلاص۔ توحید۔ اہل سنت و جماعت (رکے عقائد) اور صبر و شکر۔ تسلیم (و رضا بخدا) اور مخلوق کو چھوڑنا اور (محن) اس کو ڈھونڈنا اور دوسروں سے منہ پھرانا اور اپنے دل اور باطن سے خدا کی طرف منہ کرنا۔ پس (اگر تم ان باتوں کے پابند ہو جاؤ تو عہد کے مطابق حق تعالیٰ) لامحالہ تمہیں دنیا میں نزدیکی عطا کریں گے اور سب سے بے نیازی اور اپنی محبت اور اپنا سشو ق اور آخرت میں تمہیں اپنی نزدیکی اور اپنی نعمت سے وہ چیزیں دیں گے جن کو نہ کسی آنکھ نے دیکھا اور نہ کسی کاں نے سنا اور

نہ ہی کسی انسان کے دل پر گزیں۔ اس لیے اپنے پروردگار سے تعلق قائم کرو۔ پھر جب شیطان تمہارے پاس آئے۔ تمیں پھرائے اور تمیں بد لے۔ تو تم ائمہ سے فریاد کرو۔ جیسے تمہارے سے پہلے لوگ فریاد کرتے رہے۔ اپنا عمل سنوارو۔ پھر اپنے پروردگار سے حسن ظن رکھو۔ اس سے حسن ظن اس کا کامانے کے ساتھ رکھو۔ تمہارے بہت سے کام سنوار دے گا۔ خدا نے بزرگ و برتر سے اور اس کے نبیوں سے اور اس کے رسولوں سے اور اس کے بندوں میں سے حسن ظن رکھو اس میں بڑی بھلائی ہے۔

اے صاحبزادے! تو صوفی ہونے کا دعویٰ کرتا ہے اور تو گندلا ہے۔ صوفی وہ ہے جس نے ائمہ کی کتاب اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی پسروی کر کے اپنے باطن اور ظاہر کو (ہر میل کچیل سے) صاف کر لیا۔ ان ہی دو چیزوں سے صفائی بڑھے گی اور وہ اپنے وجود کے سند ر سے نکلے گا اور اپنے ارادہ اور اختیار کو چھوڑے گا۔ جس کا دل صاف ہو جاتا ہے اس کے اور اس کے خدا نے بزرگ و برتر کے درمیان نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم (اس طرح) سفیر ہے جس طرح (ان کے اور ائمہ تعالیٰ کے درمیان) وحی حق کے سلسلہ میں جہر میل علیہ اسلام تھے۔ اور یہ ہر قول اور فعل میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی پسروی سے ہوتی ہے۔ جب بندہ کا دل صاف ہو جاتا ہے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھتا ہے کسی بات کا اس کو حکم فرماتے ہیں اور کسی چیز سے اس کو منع کرتے ہیں۔ وہ سارے کا سارا دل بن جاتا ہے اور جسم معزول ہو جاتا ہے سرتاپا باطن ہو جاتا ہے۔ بلا ظاہر۔ اور صفا بلا کد و رت۔ سب کا دل سے نکال دینا گزٹے پھر اول کا اکھاڑنا ہے۔ جس کے لیے مجاہدوں کے کدا لوں برصائب آفات پر صبر و تحمل۔ آفات و بلیات کو زائل کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔

خبردار! ایسی چیز نہ طلب کرو۔ جو تمہارے ہاتھ نہ پڑے۔ خوشخبری ہو تمہارے یہے کہ تم سیاہ سفید را حکام شریعت پر عمل کرو اور (پچھے) مسلمان بن جاؤ۔ خوشخبری ہو تمہارے یہے قیامت کے دن مسلمانوں کی جماعت میں آ جاؤ۔ اور کافروں کی ٹولی میں نہ رہو۔ خوشخبری ہو تمہارے یہے کہ جنت کی زمین اور اس کے دروازہ پر بیٹھنا مل جائے۔ اور جہنم والوں میں نہ ہوں۔ تواضع کرو۔ تکبیر نہ کرو۔ تواضع ملند کرتی ہے اور تکبیر پست کرتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس نے اللہ تعالیٰ کے یہے تواضع کی امداد تعالیٰ اسے ملند کریں گے۔ امداد کے ایسے ملندے (اب بھی) موجود ہیں جو پہلوؤں کے برابر نیک اعمال کرتے ہیں۔ ایسے اعمال جیسے کہ پہلوں نے کیے اور خدا نے بزرگ و برتر کے سامنے تواضع کرتے اور کہتے، ہمارا کوئی عمل نہیں جو ہمیں جنت میں داخل کر دے۔ اگر ہمیں جنت میں داخلہ مل گیا تو خدا نے بزرگ و برتر کی رحمت سے، اور اگر ہمیں جنت میں داخل نہ فرمایا گیا تو یہ بھی اس کا عدل والنصاف۔ (کہ فی الواقع ہم اس کے قابل نہ ہتے) وہ ہر وقت اس کے سامنے اخلاص کے پاؤں پر کھڑے رہتے ہیں (نیک اعمال سے خالی سمجھتے ہوئے اور اس کی نگاہ عفو و کرم کا انتظار کرتے ہوئے) تو بہ کرو اور اپنی کوتاہی کو مان لو۔ تو بہ امداد تعالیٰ کی (ردی ہوئی) زندگی ہے۔ زمین کو اس کے مردہ ہونے کے بعد بارش سے زندہ کرتا ہے۔ اور دلوں کو موت کے بعد تو بہ اور بیداری کے ساتھ زندہ کرتا ہے۔

اے نافرمانو! تو بہ کرو۔ امداد تعالیٰ کی رحمت سے نا امید نہ ہو۔ اور اس کے فضل سے مایوس نہ ہو۔ اے مُرُدِ الْحَمْيَشَةِ خدا نے بزرگ و برتر کو یاد کرو۔ اس کی کتاب کی تلاوت کرو۔ اس کے رسولؐ کی سنت کی پیروی کرو۔ اور ذکر کی مجلسوں میں حاضر ہوتے رہو۔ یقیناً یہ چیز تمہارے دلوں کو اس طرح زندہ کر

دے گی جیسے کہ مردہ زمین کو بارش پڑنے سے زندگی مل جاتی ہے۔ ذکر کی ہیئتگی دنیا اور آخرت کی دُوری خیر کا سبب بنتی ہے۔ جب دل صحیح ہو جاتا ہے تو اس میں ذکرِ دائم قائم ہو جاتا ہے۔ اس کے سارے دل اور اس کی اطراف میں لمحہ جاتا ہے۔ چنانچہ اس کی آنکھیں سوتی ہیں اور اس کا دل اپنے خدا نے بزرگ و برتکو یاد کیا کرتا ہے۔ یہ اس کو اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے میراث میں ملتی ہے جو ہر وقت امدادِ تعالیٰ کو یاد کرتے تھے۔ ایک بزرگ کے پاس ایک تسبیح بھتی جس سے امداد کا ذکر کیا کرتے تھے۔ ایک رات تسبیح پڑھتے پڑھتے سو گئے۔ اور وہ ان کے ہاتھ میں ہی بھتی۔ تو اچانک (لوگوں نے دیکھا کہ) وہ ان کے ہاتھ میں چل رہی ہے۔ بغیر اس کے کہ وہ اسے چلا میں۔ اور ان کی زبان سے سچان امداد، سچان امداد نکل رہا ہے۔ امداد والوں کا سونا اونچھ کے غلبہ سے ہوتا ہے اور ان میں بعض ایسے بھی ہیں کہ رات کے کچھ حصہ میں بتکلف سوتے ہیں تاکہ اس سے رات کے بقیہ حصہ میں جا گئے کے لیے مدد ملے۔ وہ نفس کو اس کا سخت دیتے ہیں تاکہ اسے سکون ہو جائے۔ اور تکلیف نہ دے۔ ایک بزرگ کی تو یہ شان بھتی کہ رات میں نیند کو بلا یا کرتے اور اس کا بلا ضرورت سامان کیا کرتے کسی نے ان سے اس کی وجہ پوچھی تو کہا، مجھے خدا نے بزرگ و برت اپنا دیدار کرتے ہیں۔ پچھ بات کی کیونکہ سچا خواب امدادِ تعالیٰ کی طرف سے دھی ہوتی ہے۔ چنانچہ ان کی آنکھوں کی ٹھنڈک سونے میں بھتی۔ خدا نے بزرگ و برت کے مقرب پر ہر وقت راس کی حفاظت کے لیے، فرشتے مقرر ہوتے ہیں۔ اگر وہ سو جاتا ہے تو اس کے سر کے قریب اور پاؤں کے پاس بیٹھے رہتے ہیں اور اس کی آگے اور پیچے سے حفاظت کرتے ہیں۔ شیطان ایک طرف رہتا ہے مقرب کو اس کے پاس ہونے کا حس سبھی نہیں ہوتا۔ امداد اس کی حفاظت

کرتا ہے۔ ائمہ کی حفاظت میں سوتا ہے اور ائمہ کی حفاظت میں ہی جا چکتا ہے۔ اس کی حرکت اور سکون سب ائمہ کی حفاظت میں ہوتا ہے۔ اے ائمہ! ہم کو ہر حال میں اپنی حفاظت میں رکھو اور ہمیں دنیا اور آخوند میں نیکی دے۔ اور آگ کے عذاب سے بچا۔

### تیسرا مجدد س : -

اے حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہے۔ آدمی کے اسلام کی خوبی یہ ہے کہ لائیسی کاموں (جن میں نہ دنیا کا فائدہ ہو نہ دین کا) کو چھوڑ دے۔ اور لائیسی کاموں میں مشغول ہونا (دنیا) طلب کرنے والوں اور ہوس کرنے والوں کا (رپیش) ہے۔ محروم وہ ہے جس نے وہ نہ کیا جس کا (اللہ تعالیٰ کی طرف سے) حکم کیا گیا تھا۔ یہی اصل محرومی۔ پوری بیزاری اور مکمل سقوط ہے۔ اے صاحبو! حکم کی تعییل کرو۔ منع کی ہوئی چیز سے باز رہو اور (مشیت ایزدی) کی معاافت کرو۔ پھر بلا چوں و چرا خود کو دستِ تقدیر کے حوالہ کر دو۔ یہ جانتے ہوئے کہ تمہارے خدا نے بزرگ و برتر کی نظر خود تمہاری جہالت کے لیے تمہاری اپنی نظر سے بہتر ہے۔ اس کے عطا پر قناعت کرو۔ اور اس پر شکر میں لگے رہو۔ اور اس سے زیادہ نہ طلب کرو۔ کیونکہ تم نہیں جانتے کہ تمہارے لیے نیزیت کس چیز میں ہے۔ زہد زاہدوں اور فرمانبرداروں کی راحت ہے۔ زہد کا بوجھ بدن پر ہوتا ہے اور معرفت کا بوجھ دل پر ہوتا ہے۔ اور قرب کا بوجھ باطن پر ہوتا ہے۔ زہد اختیار کرو۔ قناعت کرو۔ شکر کرو۔ اور اپنے خدا نے بزرگ و برتر سے راضی رہو۔ اور اپنے نفس سے راضی نہ رہو۔ دوسروں کے ساتھ حسین ظن رکھو اور دوسروں کا غم چھوڑو۔ اور اپنے نفس کے ساتھ حسین ظن مت رکھو۔ لذتوں کو چھوڑ دو۔

کہ ان کے چھوڑنے میں دلوں کی صحت ہوتی ہے۔ پسیٹ بھر کر حلال کھانا دل کو اندھا اور مدد ہوش کر دیتا ہے تو حرام سے کیا کچھ نہ ہو گا۔ اسی واسطے ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ پر ہمیزرا اصل دوا ہے اور پسیٹ بھر کر کھانا اصل بیماری ہے۔ ہر بدن کو وہ چیز دو جس کی اسے عادت ہو۔ اور بلاشبہ ان تین باتوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بدنوں کی حفاظت کو جمع فرمادیا۔ پسیٹ بھر کر کھانا زکاوت کی روشنی کو۔ دانائی کے دینے کو اور ولایت کے فور کو بچا دیتا ہے۔ جب تک تم دنیا اور مخلوق کے ساتھ ہو تمہارے لیے پرہیز لازم ہے چونکہ تم بیمار خانہ میں ہو۔ البتہ جب تمہارا دل حق تعالیٰ تک پہنچ جائے تو معامل اس کے خواہ ہے تب وہ خود والی ہو گا۔ اور تم ایک کنارے ہو گے۔ کیسے تمہارا والی نہ ہو گا جب تم اس کے قابل ہو گئے۔ چنانچہ ارشاد فرمایا: بے شک میرا کار ساز میرا امدد ہے جس نے کتابِ حق نازل فرمائی اور وہ نیکوں کا کار ساز ہوا کرتا ہے۔

اے صاحبزادے! تقدیر کی بات ہو جانے پر تلگدل نہ ہو۔ نہ اسے کوئی ٹال سکتا ہے اور نہ اسے کوئی روک سکتا ہے۔ جو طے ہو چکا، ہونا ہی ہے۔ کوئی راضی ہو یا ناراض۔ تمہارا دنیا کے دھن دوں میں لگن صبح نیت کا محتاج ہے وگرنے تو تم مبغوچ ہو۔ اپنے سب کاموں کو امدد کے سپرد کرو کہ کوئی طاقت اور کوئی زور امدد برتر و باعظمت کے بغیر نہیں۔ کچھ وقت دنیا کو دو (یعنی کمانے اور کھانے کے لیے) اور کچھ وقت آخرت کو دو (رشیعی فرائض کی ادائیگی کے لیے) اور کچھ وقت اپنے بیوی بچوں کو دو (ہنسنے بولنے کے لیے) اور باقی سارا وقت اپنے خدا کے بزرگ و برتر کے لیے رکھو۔ پہلے اپنے دل کی صفائی میں لگ جاؤ۔ کیونکہ یہ فرض ہے۔ بچہ معرفت کے درپے ہو۔ چونکہ اگر تم نے اصل کو صنانع کر

دیا تو تمہارا فرع میں مشغول ہونا قبول نہ ہوگا۔ دل کی ناپاکی کے ساتھ ہاتھ پاؤں کی پاکی فائدہ نہیں دیتی۔ اپنے ہاتھ پاؤں کو سفت کے ذریعہ پاک کردا اور اپنے دل کو قرآن پر عمل کے ذریعہ سے۔ اس کی حفاظت کرو تاکہ یہ تمہارے ہاتھ پاؤں کی حفاظت کرے۔ ہر برتی سے وہی کچھ چھلکتا ہے جو اس ہیں ہوتا ہے۔ جو چیز تمہارے میں ہو گی تمہارے ہاتھ پاؤں پر ٹپکے گی۔ تواضع کرو۔ جتنا چھکو گے اتنے ہی پاک۔ بڑے اور بلند ہو گے۔ اگر تم نے تواضع نہ کی تو تم خدا کے بزرگ و برتر اور اس کے رسولوں اور اس کے نیک بندوں اور اس کے حکم سے اور اس کے علم سے اور اس کی تقدیر سے اور اس کی قدرت اور اس کی دنیا اور اس کی آخرت سے ناواقف ہو گے۔ (کتنی نصیحتیں) سنتے ہو مگر سمجھتے نہیں۔ سمجھتے ہو مگر عمل نہیں کرتے (عمل بھی کرتے ہو) تو خالص ائمہ کے لیے نہیں۔ پھر میرے پاس آتے ہی کیوں ہو۔ تمہارا وجود اور عدم دونوں برابر ہیں۔ جب تم میرے پاس آؤ اور میری بات پر عمل نہ کر تو حاضرین پر (جلگہ ہی) تنگ کرتے ہو۔ تم ہر وقت اپنی دکان پر بیٹھے اپنے بدن کو صائم کرنے لگے رہتے ہو۔ جب تم میرے پاس آتے ہو تو محض تفریح کے لیے آتے ہو۔ ایسے سنتے ہو جیسے سنا ہی نہیں۔ اے دولت والو! اپنی دولت کو بھول جاؤ۔ آؤ۔ فقیروں میں بھی بیٹھو۔ ائمہ کے لیے اور ان کے لیے بھکو۔ اے صاحب نسب! اپنے نسب کو بھول جاؤ اور پہنچ آؤ۔ صحیح نسب تقویٰ ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا۔ اے محمد! (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کی آل کون ہے۔ آپ نے فرمایا جس نے تقویٰ اختیار کیا۔

آؤ۔ تقویٰ کو آگے کر کے آؤ۔ عقل سیکھو۔ ائمہ کی نعمتیں فقط نسب کے ذریعہ تمہارے ہاتھ نہ آئیں گی۔ بلکہ اس وقت ہاتھ آئیں گی جب تمہارے لیے تقویٰ کا نسب صحیح ہو گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ تم میں ائمہ کے نزدیک سب سے بزرگ

وہ ہے جو سب سے زیادہ متلقی ہو۔

اے لڑکے! اے جوان، اے بوڑھے اور اے مرید! تم میں کوئی بھلائی نہیں جب تک تمہارا القمہ حرام سے صاف نہ ہو۔ تم میں سے اکثر بالعلوم شبہ والی یا صاف حرام غذا کھاتے ہیں۔ جو شخص حرام کھاتا ہے اس کا دل سیاہ ہو جاتا ہے جو شبہ والی چیزیں کھاتا ہے اس کا دل مکدر (گدلا) ہو جاتا ہے۔ نفس اور نفسانی خواہشات تمہارے لیے حرام کھانے کو آسان بنائے ہوئے ہوئے ہیں۔ نفس اور خواہشات ہی لذتوں اور مزوں کی طرف پیکتے ہیں۔ اور اس کے حاصل کرنے میں کوئی اعانت ہو گی جب نفس کو بخوبی روکھی روٹی کھلاو۔ جبکہ تم اس کو گندم کی روکھی روٹی کھلا رہے ہو اور وہ تم سے شہد مانگ رہا ہو۔ یہاں تک کہ اس کی انتہائی آرزو یہ ہو کہ کاش گندم کی روکھی ہی ملتی رہے۔ جب نفس کھانے پینے میں محتاط نہیں ہوتا۔ تو اس کی مثال اس مرغی کی سی ہوتی ہے جو کوڑوں پر چلتی بھرتی ہے اور گندی اور پاک رسب چیز کھاتی جاتی ہے۔ (تو اس کے متعلق یہ حکم ہے) جو اس کو اور اس کے انڈوں کو کھانا چاہے تو (چند روز) اس کو گھر میں بند رکھے پاک غذا کھلانے۔ (جب شکر والی غذا کا اثر گوشت سے نکل جائے) پھر اس کو کھائے۔ اپنے آپ کو حرام کھانے سے بچاؤ اور خود کو راتنے دنوں) حلال پاک چیز کھلاو۔ کہ جتنا گوشت حرام غذا کھانے سے بڑھا تھا۔ وہ زائل ہو جاتے اور (پھر آئندہ) اپنے نفس کو حرام کھانے سے بچاؤ۔ اس کے بعد اس کو نفس کی خواہشات سے حلال کھانے سے بھی باز رکھو۔ جب تمہارے میں سے کسی شخص سے پوچھا جاتا ہے کہ کیا تم اس عمل پر مرا ناپسند کرتے ہو جس کو کر رہے ہو، تو وہ جواب دیتا ہے، نہیں۔ جب اس کو کہا جاتا ہے، تو پہ کر۔ اور نیک عمل کر۔ تو کہتا ہے۔ اگر خدا نے بزرگ و برتر نے مجھ کو توفیقی بخشی کروں گا۔ تو بہ کرنے میں تقدیر کو جنت بناتا ہے مگر مزوں اور

لذتوں میں محنت نہیں بھرا تا۔ غرض (توبہ کے متعلق) آج محل، عنقریب اور ہاں ہوں میں رہتا ہے کہ اچانک موت آجائی ہے پھر اس کا گلگلا گھونٹ دیتی ہے۔ اور وہ اپنے عیش و آرام اور مزہ میں لگا ہوتا ہے۔ عزوجاہ کی مسند سے پکڑا ہٹاتی ہے۔ دکان اور اس کے نفع سے کھینچ لیتی ہے۔ موت اچانک آجائی ہے اور وصیت پہنچی نہیں ہوتی اور نہ ہی حساب تحریر کیا ہوتا ہے اور امیدیں اس کی لمبی چوڑی تھیں۔ یہی صحیح فکر ہے کہ نیک لوگوں کو آبادی سے ویرانہ کی طرف دوڑایا اور ان کی خوشی اڑائی اور ان کے عنم کو ہمیشہ بخشی۔ جو خدا نے بزرگ و برتر کو پہچان لیتا ہے اس کا عنم بڑھ جاتا ہے اور اس کا اندر ہی ہم کلام ہوتا ہے جس سے (دل ہی دل میں اندر ہی) باقیں کرتا رکھتا ہے اور اس کو درج و فکر کا ایک دھندا مصروف رکھتا ہے۔ تمنا کرتا رکھتا ہے کہ مخلوق میں سے نہ کسی کی پات سنے اور نہ کسی سے ملے۔ تمنا کرتا ہے اپنے بیوی بچوں اور مال سے چھوٹ جائے۔ آرزو کرتا ہے کہ اس کا مقسوم دوسروں کی طرف منتقل کر دیا جائے۔ چاہتا ہے اس کی طبیعت اور خلقت بدل کر فرشتہ بنا دیا جائے لیکن جو نہیں ان سب (لبشی تھا صنوں) سے خلاص پانے کا ارادہ کرتا ہے تو جو ارشیعی حکم اس کے لیے ہے وہ روک دیتا ہے (کہ یہ رہبانیت ہے جو کہ حرام ہے) اور ازیزی تحریر اور علم الہی کا قید کرنے والا فرمان اس کو مقید کر دیتا ہے (کہ تقدیر کے حکم کے مطابق بشریت کی تبدیلی ناممکن ہے) پس وہ رات اور دن گونگا بنا رہتا ہے اور دنیا سے (درخ پھیر کر) اپنا منہ اپنے خدا نے بزرگ برتکی طرف کر لیتا ہے۔ پھر اس کی معرفت اس پر غلبہ کرتی ہے اس کے ظاہر اور باطن کو گونگا بنا دیتی ہے۔ حضرت فتح موصلي رحمۃ اللہ علیہ دعا میں یوں عرض کیا کرتے رہتے۔ مجھے دنیا میں کب تک محبوب اور مقید رکھو گے۔ اپنی طرف کب

منقل فرماؤ گے۔ تاکہ میں دنیا اور مخلوق سے راحت پاؤں۔ تمہاری مثالیٰ یہی ہے۔ جیسے نوح۔ ہمارے نبی اور ان پر درود سلام اور تمام نبیوں پر ہو۔ نے اپنے بیٹے سے فرمایا۔ اے صاحبزادے۔ اے بیٹے ہمارے ساتھ سوار ہو جاؤ اور کافروں کے ساتھ نہ ہو۔ اس نے جواب دیا۔ میں پھاڑ پر جگہ لے لوں گا۔ جو مجھے پانی (میں ڈوبنے سے) سے بچا دے گا۔ واعظ تمہیں کہتا ہے کہ میرے ساتھ کشیٰ سخا تھی میں سوار ہو جاؤ اور تم کہتے ہو کہ میں پھاڑ پر اپنا ٹھکانہ کر لوں گا۔ جو مجھے پانی میں ڈوبنے سے بچا لے گا۔ تمہارا پھاڑ تمہاری امیدوں کی درازی اور تمہاری دنیا کی حرص ہے۔ مگر عنقریب موت کا فرشتہ آئے گا اور تم اپنے تسلی (وقوع) کے پھاڑ میں عزق ہو جاؤ گے۔ عقل کر و ائمہ کے بندو اور اپنی جماعت کی حدود سے نکلو۔ تم نے اپنے اچھے دین کی دیواروں کو بغیر بنیاد کے کھڑا کر دیا ہے اور تم نے اپنی ٹوپی ہڈی کی بندش بے قاعدہ کی ہے۔ تمہیں کھولنے اور پھر باندھنے کی ضرورت ہے۔ کیونکہ ابھی تک دنیا تمہارے دلوں میں ہے۔ مجھے اپنے آپ پر اختیار دو۔ تاکہ میں تمہیں پاک اور صاف کر دوں۔ چند گھونٹ ہیں جو میں تمہیں پلاوں کا۔ تمہیں پر ہمیزگاری، دنیا سے دُوری، تقویٰ و طہارت، ایمان و یقین اور علم و معرفت۔ سب کو خبلا دینا اور سب سے فنا ہو جانا پلاوں گا۔ اس وقت تم کو اپنے خداۓ بزرگ و برتر کے ساتھ ہستی اور اس سے نزدیکی اور اس کی یاد و نصیب ہو گی۔ جو ائمہ کے قابل بن جاتا ہے وہ مخلوق کے لیے سورج، چاند اور رہبر بن جاتا ہے۔ اور ان کا ہاتھ پکڑ کر دنیا کے کنارے سے آخرت کے ساحل پر کھینچ لاتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ہر فن میں اس کے ماہرین سے مدد لیا کرو۔

اے صاحبزادے! تم کھانے کھانے۔ پینے اور نکاح کرنے کے لیے نہیں

پیدا کیے گئے۔ پس خیال کرو اور تو بہ کرو۔ اور اپنے پاس موت کے فرشتہ کے آنے سے پہلے ہمارے نبی کریم۔ اور تمام نبیوں اور فرشتوں (ان سب پر درود و سلام ہو) کی طرف رجوع کرو۔ کمیں متین آپکے اور تم اس بد عملی میں ہو۔ تم میں ہر شخص (شرطی) امر و نبی اور تقدیر سے آئی (مصیبتوں) پر صبر کرنے کا مکلف ہے۔ لوگوں کی اور ٹپڑوں کی تکلیفوں پر صبر کرو۔ اس واسطے کے صبر میں بڑی بھلائی ہے۔ تم میں سے ہر شخص کو صبر کرنے کا حکم ہے اور تم سے اس بارہ میں اور تمہارے زیر اثر لوگوں کے بارہ میں پوچھ ہوگی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم میں سے ہر شخص افسر ہے اور تم میں سے ہر ایک سے اس کے زیر اثر لوگوں کے بارہ میں پر کشش ہوگی۔ تقدیر کی تلخی کو (دور سمجھد کر) برداشت کرو۔ کہ یقیناً وہ شفابن جائے گی۔ صبر پر بھلائی کی بنیاد ہے۔ فرشتوں کی آزمائش ہوئی تو انہوں نے صبر کیا۔ نبیوں کی آزمائش ہوئی تو انہوں نے صبر کیا اور نیک لوگوں کی آزمائش ہوئی تو انہوں نے صبر کیا۔ تم ان لوگوں کے تابع ہو تو ان کی طرح ہی کام کرو۔ اور ان ہی جیسا صبر کرو۔ دل جب صحیح ہو جاتا ہے تو نہ وہ مخالفت کی پرداہ کرتا ہے نہ موافق کی۔ نہ تعریف کرنے کی نہ براہی کرنے والے کی۔ نہ دینے والے کی اور نہ دینے والے کی۔ نہ قریب کرنے والے کی نہ دور کرنے والے کی۔ نہ مقبول بنانے والے کی نہ دھکے دینے والے کی۔ کیونکہ صحیح دل تو توحید، تکمل۔ یقین، ایمان اور خداۓ بزرگ دبر ترکی نزدیکی سے بھر جاتا ہے۔ وہ ساری مخلوق کو عاجزی۔ انحصاری اور محاجی کی آنکھ سے دیکھتا ہے۔ باوجود اس کے اپنے آپ کو کسی چھوٹے بچے سے بھی بڑا نہیں سمجھتا۔ کافروں، مخالفوں اور نافرمانوں سے ملنے کے وقت ائمہ واسطہ کی عزت سے درندہ بن جاتا ہے۔ نیک لوگوں۔ پرہیز گاروں اور محتاط لوگوں سے قواضع اور انحصاری سے پیش آتا

ہے جن کا یہ حال ہے ائمہ تعالیٰ نے ان کی تعریف کی ہے۔ چنانچہ صاحبِ عزو جلال نے فرمایا۔ کافروں کے لیے سخت گیر ہیں اور آپس میں نرم دل ہیں اس وقت یہ بندہ عالم لوگوں کی سمجھتے سے بالا ہوتا ہے۔ اور عالمِ خلود سے ماوراء اس (زمانی مخلوق سے) بن جاتا ہے جو خدا نے بزرگ و برتر کے اس فرمان سے ظاہر ہوتی ہے اور ائمہ تعالیٰ انہیں پیدا کرتے ہیں جنہیں تم جانتے نہیں۔ یہ سب توحید، اخلاص اور صبر کا پہل ہوتا ہے۔ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب (ہر تخلیف اور مصیبۃ پر) صبر کیا تو ساتویں آسمان پر بلائے گئے اور انہوں نے خدا نے بزرگ و برتر کو دیکھا اور اس سے نزدیک ہوئے۔ اور یہ (رعایت شان) عمارت صبر کی بنیاد کو مضبوط کرنے کے بعد ہی درست ہوئی۔ تمام خوبیاں صبر پر ہی مرتب ہوتی ہیں۔ اس واسطے خدا نے بزرگ و برتر نے اس کو بار بار دھرا یا اور اس حکم کی تائید فرمائی۔ اے ایمان والو! صبر کرو۔ صبر دلایا کرو۔ اور جسے رہو۔ اور ائمہ سے ڈرو۔ تاکہ تم فلاح پاؤ۔ اے ہمارے ائمہ! ہمیں صبر کرنے والوں اور ان کا قول میں فعل میں خلوت میں جلوت میں صورت میں۔ سیرت میں۔ ہر حال میں اچھی طرح اتباع کرنے والا بنا۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دے اور آگ کے عذاب سے بچا۔

### چوتھی مجلس :-

مرید قوبہ کے سایہ کے نیچے کھڑا ہوتا ہے۔ اور ”مراد“ خدا نے بزرگ و برتر کی عنایت کے سایہ تک کھڑی ہوتی ہے۔ ”مرید“ چلا کرتا ہے ”مراد“ اڑاکتی ہے۔ ”مرید“ دروازہ پر ہوتا ہے۔ اور ”مراد“ خلوت خانہ قرب کے دروازہ کے اندر ہوتی ہے۔ ”مرید“ مجاہدہ کر کے ”مراد“ بن جاتا ہے۔ بغیر عمل کے نزدیکی

چاہئے والا ہوا پرست ہوتا ہے۔ ہم نے یہ بات شاذ و نادر ہنیں بلکہ اکثریت کے قاعده کے مطابق بیان کی ہے۔

اسے صاحبزادے! آنحضرت ہوئی۔ ہمارے نبی اور ان پر اور تمام نبیوں پر درود وسلام ہو۔ کوئی قرب و محبت نصیب ہوئی۔ مصیبیتیں اٹھانے اور مجاہدے کرنے کے بعد۔ جب فرعون کے گھر سے بھاگ نکلے۔ برسوں بکریاں چرانے کی محنت برداشت کی۔ تب دیکھا جو کچھ دیکھا۔ لکتنی کچھ مصیبیتیں بھیل کر نزدیکی کے قابل ہوئے۔ جب بھوک۔ پیاس اور غربت برداشت کی اور ان کا جو ہر کھل گیا تب حضرت شیخ علیہ السلام کی بیٹی کو ان کی بیوی بنایا۔ ان کو بھجلانی خورت کے ذریعہ ملی۔ کہ یہی ان کی مشقت اور اپنی بکریاں چرانے کا سبب بنی۔ قصہ یہ ہوا۔ آپ بھوک کے سختے اور بھوک بھی اپنا کام کر چکی تھی۔ جب ان کی بکریوں کو پانی پلایا اور شرم نہ درخت کے پیچے لا بھایا اور اس محنت پر اجرت طلب کرنے سے باز رکھا۔ تو ازل کے لئے نے ان کی کھر مصبوط کی اور خدا کی حفاظت نے مدد فرمائی۔ اور خداۓ بزرگ و برتر کی نظر عنایات نے چست بنایا اور اپنے پروردگار محترم معظم سے سوال کے لئے گویا ہوتے۔ چنانچہ انہوں نے عرض کیا۔ اے پروردگار! جو اچھی چیز بھجو پاتاریں میں اس کا محتاج ہوں۔ اس طرح (دعاء) کی حالت میں سختے کہ حضرت شعیب کی بیٹی اپنے باپ کی اجازت لے کر آموجد ہوئی اور ان کو اپنے ساتھ لے گئی۔ جہاں اس کے والد سختے۔ انہوں نے حال پوچھا تو آپ نے ان کو پورا قصہ بیان کر دیا۔ تب انہوں نے فرمایا۔ درود ہنیں۔ تم ظالم لوگوں سے بچ گئے ہو۔ پھر اپنی بیٹی سے شادی کر دی۔ اور (اور مہر کی رقم کے بعد) بکریاں چرانے کے لئے رکھ لیا۔ تو فرعون کو بھول گئے اور اس میں دلالت محض رکھواںی اور چرانا ہنیں تھا بلکہ وہ رات دن بکریوں کے ساتھ سختے۔ پس جنگل میں اس نہ بولنے والی غلوق کے

ساختہ رہے، فقر و افلکس سے زہدا اور خلوت سکھی۔ پس ان کا دل سب سے پاک ہو گیا۔ اور ان دس برسوں میں ان کا کام پکا ہو گیا۔ فرعون کی بادشاہت ان کے دل سے نکل گئی اور جتنی دنیا اپنی تمام چیزوں کے ساختہ ان کے دل میں بختی سب نکل گئی۔ پس جب حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اس مدت کو پورا کر دیا جو ان کے اور حضرت شعیب علیہ السلام ہمارے نبی اور ان پر درود وسلام ہو۔ کے درمیان ملے پائی بختی۔ اور اس عہد سے آزاد ہو گئے جو ان کے ذمہ بختا۔ اور خدا نے بزرگ و بہتر کا عہد یا اس کا حتیٰ ان کے دل میں باقی رہ گیا تو حضرت شعیب علیہ السلام سے رخصت ہوتے۔ اپنی بیوی کو ساختہ لیا اور مدین سے تین دن یا چند میل کی مسافت پر ان کی رات نے آ لیا اور ان کی بیوی حاملہ بختی تو اسے درد زد شروع ہو گئی تو اس نے ان سے آگ طلب کی کہ اس کی روشنی سے کام لیں جب حضرت موسیٰ علیہ السلام نے چھاق پھر پر رکھا۔ تاکہ اس سے آگ نکالیں۔ اس سے کوئی چیز نہ نکلی۔ رات کافی ہو گئی اور انہی را زیادہ ہو گیا تو ان کو ہر جانب سے حیرت نے گھیر لیا۔ اور دنیا با وجود اپنی فراخی کے ان پر تنگ ہو گئی۔ اس راستہ میں اجنبی اور ایکیلے رہ گئے۔ جسے وہ جانتے بھی نہیں اور ان کی بیوی اس تکلیف میں بختی۔ تو قوْس نے ایک ادپنی جگہ کھڑے ہو کر دامیں بامیں اور آگ کے پیچے دیکھنے لگ کہ کوئی آواز سننی یا کہیں آگ دیکھیں تو طور کی جانب ایک آگ دیکھی۔ اپنی بیوی سے فرمایا۔ چین سے رہو۔ اس داسطہ کہ میں نے ایک آگ دیکھ پائی ہے۔ شاید میں مہارے پاس اس میں سے کچھ لے آؤں۔ اور آگ والوں سے سیدھی راہ بھی جان لوں۔ پس جب آگ کے پاس آئے تو اپنی وادی کے کنارہ سے ایک پکار سنی۔ جب اس کے قریب ہوئے اور اس سے ایک شغلہ لینے کا ارادہ کیا تو بات ہی بدل

گئی۔ عادت رخصت ہوئی اور حقیقت کے سامان آموجو ہوئے۔ بنیوی اور اس کی سب ضروریات کو بھول گئے۔ (اُدھر) ان کی بیوی کے پاس وہ (غیبی فرشتہ) آیا جس نے ان کا احترام کیا اور ان کے لیے سارا سامان تیار کر دیا اور جو در کار بخا فراہم کر دیا۔ تو ایک پکارنے والے نے ان کو پکارا۔ ایک مخاطب کرنے والے نے خطاب کیا اور ایک بات کرنے والے نے بات کی اور وہ خود ائمہ تعالیٰ تھے۔ کہ وادی کے داہنی جانب کے کنارہ مبارک ٹھکڑا سے ان کے دل کے درخت سے ان کو آواز سنائی اور فرمایا۔ اے موسیٰ۔ میں ہی ائمہ رب العالمین ہوں۔ فرمایا کہ میں ہوں ائمہ۔ یعنی فرشتہ نہیں ہوں۔ نہ ہی جن ہوں نہ ہی انسان ہوں۔ بلکہ پروردگارِ عالم ہوں۔ مطلب یہ کہ فرعون اپنی بات (انار بجم الاعلیٰ) میں بھبوٹا ہے میں تمہارا رب اکبر ہوں اور خدا کی میرے ہی شایاں شان ہے۔ خدا تو فقط میں ہی ہوں جو فرعون اور اس کے علاوہ مخلوق۔ جن۔ انسان۔ فرشتوں اور عرش سے لے کر تختِ ارشی تک کی کائنات کو پیدا کرنے والا ہوں۔ تمہارے زمانے کو جاننے والا ہوں۔ اور تمہارے اور قیامت تک آنے والی چیزوں کا جاننے والا ہوں۔ میں ان کا (بغیر مثال کے) پیدا کرنے والا ہوں۔ کس کی قدرت ہے۔ کے۔ کہ میں ائمہ ہوں۔ خدا کے بزرگ و برتر بولنے والے ہیں گونجے نہیں ہیں۔ اس واسطے خدا کے بزرگ و برتر نے اپنی کلام میں تاکید فرمائی اور موسیٰ علیہ السلام نے بول کر بات کی۔ ائمہ تعالیٰ کے لیے کلام ثابت ہے جو سننا اور سمجھا جاتا ہے جب موسیٰ علیہ السلام نے ائمہ کا کلام سننا۔ آپ کی جان نکلنے والی ہو گئی اور ہمیت کی وجہ سے منہ کے بل گر پڑے۔ اور ایسا کلام سننا جو پہلے کبھی نہ سنا تھا۔ آپ کو بشری کمزوری ہوئی اور اس نے گردادیا۔ حق تعالیٰ نے ایک فرشتہ بھیجا جس نے ان کو کھڑا کیا اور

اپنا ایک ہاتھ آپ کی چھاتی پر رکھا اور دوسرا پیٹھ کے نیچے رکھا تو کھڑا ہونے کے قابل ہوئے عقل حاضر ہوئی۔ یہاں تک کہ اللہ کا کلام سمجھنے پوچھنے کے قابل ہوئے مگر یہ قابلیت اس وقت ہوئی جب ان پر قیامت برپا ہو گئی اور زمین ہا و جو داپنی فراغی کے ان پر تنگ ہو گئی۔ پھر ان کو فرعون اور اس کی قوم کے پاس جانے کا حکم دیا۔ تاکہ ان کے لیے رسول ہوں۔ تب عرض کیا۔ اے پروردگار میری زبان کی گرہ کھول دیجئے تاکہ وہ لوگ میری بات سمجھ سکیں اور میری میرے بھائی (ہارون علیہ السلام) کو میرے ساتھ رسالت عنایت کرنے سے مضبوط کیجئے۔ اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کی زبان میں لمحت مختی۔ صاف بات کرنے پر قدرت رہ مختی۔ اس واقعہ کی بنابر جو ان کو فرعون کے ساتھ بچپن کی حالت میں پیش آیا تھا۔ تو یہ حال تھا کہ جب کوئی لفظ بولنا چاہتے۔ بھرتے۔ اور اتنا عرصہ میں حروف نکالنے کی کوشش کرتے۔ جتنے میں دوسراست لفظ ادا کر دے اور اس کا سبب بھی وہ واقعہ تھا۔ جو ان کو بچپن کی حالت میں فرعون کے گود میں پیش آیا تھا۔ فرعون کی بیوی حضرت آسیہ نے ان کو فرعون کے سامنے کیا اور اس سے کہا کہ یہ میرے تمہارے لیے آنکھوں کی ٹھنڈک ہیں۔ اسے قتل مت کرو۔ تو اس نے ان کو۔ لیا۔ اور چھاتی سے لگا کر چومنا چاہا۔ تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اس کو داڑھی سے پکڑ لیا اور اس کو خوب ہلا کیا۔ اس پر فرعون نے کہا۔ یہی وہ بچہ ہے جس کے ہاتھوں پر میری سلطنت کا زوال ہو گا۔ میرے لیے اس کا قتل کرنا ضروری ہے۔ اس پر حضرت آسیہ نے کہا، یہ نہ خاصا بچہ ہے۔ بھیں سمجھتا کہ کیا کرتا ہے۔ (جب فرعون کو اپنی صند پر چا دیکھا) تو حضرت آسیہ نے مشورہ دیا کہ اس کے سامنے ایک موئی اور ایک انگارہ رکھ دو۔ پس اگر دونوں میں فرق سمجھے اور اپنے ہاتھ موئی کی طرف بڑھائے اور آگ سے ڈرے تو اسے قتل کر دیجئے۔

اور اگر دونوں میں فرق نہ سمجھے اور اپنے ہاتھ آگ کی طرف بڑھائے تو اسے قتل نہ کیجئے اور دونوں نے اس پر ایک دوسرے سے شرط لگائی۔ اور دونوں چیزیں ان کے سامنے لا رکھی گئیں تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنا ہاتھ آگ کی طرف بڑھایا اور اس سے ایک چنگاری لے کر اپنے منہ میں رکھ لی۔ جس سے رزبان میں چھالا پڑ کر گرہ لگ (گئی اور صاف) بولنا جاتا رہا۔ تب حضرت آسمیہ نے کہا میں نے تمہیں نہیں کہا تھا کہ جو کرتا ہے اس کو سمجھتا نہیں۔ اور اپنے ارادہ سے نہیں کرتا۔ چنانچہ فرعون نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو چھوڑ دیا اور خدا نے بزرگ و برتر نے ان کی پروردش اس کے گھر میں کی۔ سجان افسد۔ زبان کی آزمائش کی اور اس سے ان کے لیے ہر غم۔ فکر اور تنگی کے کھلنے اور اس سے نکلنے کا سامان کر دیا۔ افسد کا ارشاد ہے۔ جو افسد سے ڈرتا ہے افسد اس کے لیے راستہ کھول دیتا ہے۔ اور اس کو ایسے طریقہ سے رزق پہنچاتا ہے جہاں اس کا خیال بھی نہیں جاتا اور جو کوئی افسد پر بھروسہ کرتا ہے تو افسد اس کے لیے کافی ہوتا ہے یہ دل جب صاف اور صحیح ہو جاتا ہے تو خدا نے بزرگ و برتر کی پکار کو اپنی چھ طرفوں سے سنتا ہے۔ ہر چیز کی پکار سنتا ہے۔ اور رسول اور ولی اور صدیق اس وقت اس کے نزدیک ہو جاتے ہیں۔ اور اس کی زندگی افسد سے نزدیکی والی بن جاتی ہے۔ اور اس کی موت اس سے دور ہو جاتی ہے۔ اس کی خوشی اس سے راز و نیاز میں ہوتی ہے۔ اس وجہ سے ہر ایک چیز سے بے نیاز ہو جاتا ہے۔ نہ دنیا کے جاتے رہنے کی پرداہ کرتا ہے۔ نہ ہی بھوک۔ پیاس۔ بیماری اور ہر پیش آنے والی چیز کی پرداہ کرتا ہے۔ شریعت کے احکام پر جے رہو۔ اس کی بدولت تمہارے لیے علم الہی سے پرداہ اٹھ جائے گا۔ خدا نے بزرگ و برتر نے تمہیں صبر کا حکم دیا ہے اور تمہیں عام طور پر یہ حکم دیا۔ حکم ان کے لیے

بھی ہے اور تمہارے لیے بھی۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو خاص طور پر صبر کا حکم دیا ہے اور تمہیں عام طور پر یہ حکم دیا ہے۔ چنانچہ اللہ نے فرمایا۔ آپ اس طرح صبر کیجئے جیسے اولوالعزم پیغمبر دل نے صبر کیا۔ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اس طرح صبر کیجئے جس طرح انہوں نے اپنے بیوی بچوں اپنے ماں و اولاد اور مخلوق سے اپنی تکلیف پر میرے قضا و قدر کے فیصلوں پر صبر کیا تھا۔ چنانچہ ان سب چیزوں کا (ہنایت قوت اور) برداشت کے ساتھ مقابلہ کیا۔ تم میں کتنی حکم برداشت دیکھتا ہوں۔ تم سے کوئی اپنے کسی دوست کی بھی ایک بات برداشت نہیں کرتا۔ اور نہ ہی اس کے عذر کو مانتا ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ان کی پیر دی کرنے کے لیے اخلاق و افعال سیکھو اور آپ کے نقش قدم پر چلو۔ شروع کے بوجہ پر صبر کرو کہ آخر میں راحت نصیب ہو۔ شروع میں تنگی ہو اکرتی ہے مگر آخر میں سکون۔ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو (شروع میں۔ نبوت سے پہلے) خلوت محبوب بھتی۔ ایک دن آپ کو ایک آواز سنائی دی۔ کوئی پکارتا ہے۔ اے محمد! (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) سو آپ اس آواز سے بھاگے۔ اور نہ جانا کہ یہ کیا ہے۔ ایک زمانہ اس حالت میں ہے۔ پھر جانا۔ کہ وہ کیا ہے۔ تو جھے رہے۔ بعد میں جب یہ آواز بند ہو گئی تو آپ کا دل تنگ ہوا۔ اور (گھبرا کر) پہاڑوں میں گھومنے لگے۔ پس قریب تھا کہ آپ اپنے آپ کو پہاڑ سے گرا دیں۔ پہلے بھاگا کرتے تھے اور پھر (بعد میں) اس کو خود ڈھونڈا۔

یہ ارادہ خود کھٹی نہیں۔ جو عصمت کے خلاف ہو۔ بلکہ وجود غلبہ حال کی ایک غیر اختیاری حالت ہوتی ہے جو دفع میں بھی آئے تو بدن کو ذرہ برابر نقصان نہیں دیتی۔ اقطاب داغوٹ پر یہ حال گزرتا ہے اور وہ جو کش محبت المیہ میں پہاڑ سے گرتے ہیں تو زمین پر ایسے آ پڑتے ہیں جیسے ہزار میں پہنڈا دریا میں مچھلی۔

کرتے تھے۔ ابتداء میں اضطراب تھا اور انہما میں سکون۔ مرید (اپنے محبوب کا) طالب ہوتا ہے۔ اور مراد (خود محبوب کا) مطلوب بناتا ہے۔ حضرت مولیٰ علیہ السلام طالب تھے اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مطلوب تھے۔ حضرت مولیٰ علیہ السلام اپنے وجود کے سایہ کے نیچے رہے اور طور سینا کے پھاڑ پر دیدارِ الٰہی کے طالب ہوئے اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چونکہ مطلوب تھے، بلا منگے دیدار ملا۔ اور شوق اور درخواست کے بغیر نزدیک یکے گئے۔ اور تو نگری کی استدعا کے بغیر تو نگر بنادیے گئے۔ اور آپ نے (دوسروں سے) چھپائی چیزوں کو بلا طلب کے دیکھا۔ حضرت مولیٰ ہمارے نبی اور ان پر درود و سلام ہو۔ نے دیدارِ الٰہی طلب کیا۔ عطا نہ کیا گیا۔ اور سینا میں (بے ہوش ہو کر) گر پڑے۔ شاید ایسی چیز کے مانگنے کی پاداش میں جہاں کے یہ دنیا میں مقدار نہ کی گئی تھی۔ اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حُسن ادب بر تا اور اپنی قدر کو سمجھا (کہ اللہ کا غلام ہوں۔ آقا سے دیدار کی طلب بے ادبی ہے) تواضع اور انکساری کی اور بے تکلفی نہیں کی تو وہ چیز عطا ہوئی جو اوروں کو عطا نہ ہوئی۔ اس یہ کہ آپ نے اللہ کے سوا ہر چیز کو بھلا دیا۔ اور موا فقت اختیار کی۔ حرص بُری چیز ہے۔ خدا نے بزرگ و برتر نے جو تمہارے یہے تجویز کر دیا اس پر قناعت کرو اور راضی ہو جاؤ۔ جس نے صبر کیا را (لہ تک) پہنچ گیا۔ جس نے صبر کیا اس کا دل عنی ہوا اور اس کا فقر جاتا رہا۔ خلوت اختیار کرو کہ عبادت اور اخلاص پر قدرت پاؤ گے۔ بُرے ساختیوں کے بجائے تہنائی بہتر ہے۔ ایک بزرگ سے منقول ہے کہ ان کے پاس ایک کتا پلا ہوا تھا۔ کسی نے پوچھا کہ اپنے پاس اس کتے کو کیوں رکھ چھوڑا ہے۔ انہوں نے کہا کہ بُرے ساختی کی نسبت اچھا ہے۔ نیک لوگ خلوت کیوں پسند نہ کریں۔ جبکہ ان کے دل اپنے خدا نے بزرگ

برتر کی محبت سے لبریز ہوتے ہیں۔ اور مخلوق سے کیوں نہ بھائیں۔ جبکہ ان کے دل اپنے نفع اور نقصان پر نظر کرنے سے غائب ہو چکے ہوتے ہیں اور نفع اور نقصان کو اپنے خدا نے بزرگ و برتر کی طرف سے سمجھنے لگتے ہیں۔ قرب الٰہی کی شراب ان کو زندہ کرتی ہے۔ اور غفلت ان کو مارتی ہے۔ شریعت ان کو گویا تی دیتی ہے۔ اور بھیہ دل سے واقف ہونا ان کو مُلانا ہے۔ مخلوق کے نزدیک تم ان کو دیوانے سمجھتے ہو۔ مگر اپنے خدا نے بزرگ و برتر کی نسبت سے وہ عقل و حکمت اور علم و فہم والے ہوتے ہیں۔ جو زادہ بننا چاہے ایسا بننے وگرنہ تو مشقت میں نہ پڑے۔

اے تکلف و تصنیع کرنے والے۔ تم جس چیزیں میں ہو۔ یہ سب بکواس ہے نفس۔ خواہش۔ جہالت۔ نظر بدخلق کے ہوتے ہوئے دن کا روزہ رکھتے۔ رات کو کھڑے ہونے اور کھانے اور پینٹنے میں روکھاپن اختیار کرنے سے بات نہیں بنتی۔ اور یہ تو محض سب چیزوں سے بے تکلفی سے حاصل ہوتی ہے۔ اخلاص اختیار کر۔ (ریا و خلق سے) خلاصی پاؤ گے۔ اصلی بات پر غور کرو۔ (کہ ماں اک اور دہی ایک ہے، تو بے شک اخلاص نصیب ہو جائے گا۔ پچھے بہو۔ پنج جاؤ گے۔ اور نزدیک ہو جاؤ گے۔ اپنی ہمت بلند رکھو۔ یقیناً بلندی پاؤ گے۔ خود کو ہر حال میں ائمہ کے حوالہ کرو۔ سلامت رہو گے۔ (امر مقدر) کی موافقت کرو۔ یقیناً تمہاری بھی موافقت کی جائے گی۔ (یعنی جو ماننے کا۔ ملے گا) تو (تقدير ہی) پر راضی ہو جا۔ یقیناً تمہارے سے ائمہ راضی ہو جائے گا۔ شروع تو کرو۔ یقیناً ائمہ پورا کمر دے گا۔ اے ائمہ! ہمارے دنیا اور آخرت کے سب معاملات کا کفیل اور کار ساز بن جا۔ اور ہمیں خود ہمارے سے بچا۔ اور نہ ہی اپنی مخلوق میں سے کسی کے حوالہ نہ فرم۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں بھلائی دے اور آگ کے

عذاب سے بچا۔

## پانچویں محلہ س : -

اہل تعالیٰ نے اپنے ایک کلام میں فرمایا جھوٹا ہے جو میری محبت کا دعویٰ کرے مگر جب اس پر رات آئے تو سوچائے (یعنی تجد کی نماز کے لیے اٹھنے کا ارادہ بھی نہ کرے) اگر تو خدا نے بزرگ و بزرگ کے پیاروں میں سے ہو گا تو ضرور اٹھ کھڑا ہو گا اور سونا غلبہ ہی کے وقت ہو گا۔ محبت محنت میں رہتا ہے اور محبوب راحت میں۔ محبت طالب ہوتا ہے۔ (اس لیے محبوب کی طلب میں صریح کروں رہتا ہے) اور محبوب مطلوب ہوتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اہل تعالیٰ جبراہیل علیہ السلام سے فرماتے ہیں کہ اے جبریل! فلاں کو جو کہ محبت ہے (تجدد کے لیے) اٹھا دو۔ اور فلاں کو جو کہ محبوب ہے۔ سلا دو۔ چونکہ اس نے میری محبت کا دعویٰ کیا ہے ضروری ہے کہ میں اس کو آزماؤں اور اس کو اس کی جگہ کھڑا کروں تاکہ میرے سوا اور وہ کے ساتھ اس کی تہمتی کے تمام پتے گر جائیں۔ لہذا اس کو اٹھا دو۔ تاکہ اس کے دعویٰ کی دلیل ظاہر ہو جائے۔ اور اس کی محبت ثابت ہو جائے۔ اور فلاں کو جو کہ محبوب ہے۔ سلا دو۔ کہ وہ دیر تک مشقت اٹھا چکا ہے اور اس کے پاس میرے سوا بھی اور کا کوئی حصہ باقی نہیں رہا اور اس کی محبت میرے ساتھ صحیح ہو گئی ہے اور ثابت ہو گئی ہے۔ اب میری نوبت آئی ہے اور میری وعدہ وفا کی کا نمبر آیا ہے۔ وہ (میرا) مہمان ہے اور مہمان سے خدمت اور محنت نہیں لی جاتی۔ اس کو میری آنونش لطف میں سلا دو۔ اور اس کو میرے دستِ خواہِ فضل پر بٹھا دو۔ اور اس کو میرے قرب سے مانوس کرو۔ اس کی محبت صحیح ہو گئی ہے

جب محبت صحیح ہو جاتی ہے تو تکلیف زائل ہو جاتی ہے۔ دوسری طرح یہ ہے کہ فلاں کو سلا دو کہ وہ میری عبادت کر کے مخلوق کو متوجہ کرنا چاہتا ہے۔ فلاں کو اٹھا دو۔ چونکہ وہ میری عبادت سے میری ذات (خوشنودی) چاہتا ہے۔ فلاں کو سلا دو کہ میں اس کی آواز سننی ناپسند کرتا ہوں۔ اور فلاں کو اٹھا دو کہ میں اس کی آواز سننی پسند کرتا ہوں۔ محب مخصوص اس وقت محبوب ہوتا ہے جبکہ اس کا دل خدا کے بزرگ و برتے کے علاوہ سے پاک ہو جائے۔ پھر ائمہ کو چھپوڑ کر اس کے غیر کی طرف آنے کی تمنا جاتی رہتی ہے۔ اس مقام پر دل کا پہنچنا اس وقت ہوتا ہے کہ تمام فرائض ادا کرے۔ حرام اور شبہ والی چیزوں سے ڈک جائے اور نفس، شهوت اور وجود کے تقاضوں سے جائز اور حلال چیزوں کے کھانے کو بھی چھوڑ دے۔ اور پوری احتیاط اور پورا زہد استعمال میں لائے اور یہ خدا کے بزرگ و برتے کے علاوہ سب کو چھپوڑ نہیں۔ نفس، شهوت اور شیطان کی مخالفت کرنا ہے اور مخلوق کو دل کو اس طرح پاک کر لینا ہے کہ تعریف اور بُرائی ملنا اور نہ ملنا اور پھر اور ڈھیلے سب برابر ہو جائیں۔ اس کی پہلی یہ گواہی دینا ہے کہ ائمہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ اور اخیر یہ ہے کہ پھر اور مٹی یعنی چاندی سونا اور مٹی کنکر سب برابر ہو جائیں۔ جس کا دل صحیح ہو جائے اور اپنے خدا کے بزرگ و برتے والی ہو جائے اس کے نزدیک پھر اور مٹی، تعریف اور بُرائی، بیماری اور تندرستی۔ ناداری اور مالداری اور دنیا کی توجہ اور بے رحمی سب برابر ہو جاتی ہے اور جس کو یہ بات نصیب ہو اس کا نفس اور خواہش مر جاتی ہے۔ اور طبیعت کی تیزی ماند ہو جاتی ہے اور اس کا شیطان مطیع ہو جاتا ہے۔ دنیا اور اہل دنیا کو حقیر سمجھتا ہے اور اس کا دل مخلوق کے اندر رہتے اندر ہی اندر سرگاں بنالیتا ہے جس میں چل کر خالی تک پہنچ جاتا ہے۔ دائیں بائیں سے سب ہر ٹ جاتے ہیں۔

اور انگ ہو کر اس کے لیے راستہ چھپوڑ دیتے ہیں۔ اس کی سچائی اور ہمیت سے بھاگتے ہیں۔ اس وقت وہ عالم ملکوت میں سردار کے نام سے پکارا جاتا (اور افسر خلق قطب یا غوث قرار دیا جاتا) ہے ساری مخلوق اس کے دل کے قدموں کے نیچے ہوتی ہے اور اس کے سایہ میں پناہ پکڑتی ہے (اے ریا کار واعظِ قم اس ہوس میں مت پڑو۔ جو بات تمہاری نہیں اور نہ تمہارے پاس ہے اس کا دعویٰ مت کرو۔ تمہارا تو یہ حال ہے کہ تمہارا اپنا نفس تم پر غلبہ کیے ہوئے ہے۔ خدا ہے بزرگ و برتکی نسبت مخلوق اور دنیا تمہارے نزدیک بڑی ہے قم اللہ والوں کی قطار اور شمار سے خارج ہو۔ اگر تمہیں اس چیز تک پہنچنے کی چاہت ہے جس کی طرف میں نے اشارہ کیا اور تمام چیزوں سے اپنے دل کو پاک کرنے میں مشغول ہو جاؤ۔ تمہارا تو حال یہ ہے کہ اگر ایک نوالم تمہارے ہاتھ سے جاتا ہے یا تمہارا ایک دانہ صنائع ہو جائے یا ذرا ابر و کوبہ لگ جائے تو تمہارے لیے قیامت برپا ہو جاتی ہے اور اپنے خدا ہے بزرگ و برت پر اعتراض کرنے لگ جاتے ہو اور تمہارا غصہ اپنے بیوی اور بچوں کو پیٹ کر اترتا ہے اور اپنے دین اور نبی کو بھوول جاتے ہو۔ اگر تم بیدار اور صاحب نظر لوگوں میں سے ہوتے تو قم اللہ تعالیٰ کے سامنے گونجے بن جاتے اور اسے سارے افعال اپنے حق میں نہمت اور اپنی طرف نظر (کرم) سمجھتے۔ یاد کرو۔

بھوکوں کی بھوک کو سننگوں کے ننگ کو۔ بیماروں کی بیماری کو اور قیدیوں کی قید کو (کہ وہ لوگ کسی کسی سخت مصیبتوں میں مبتلا ہیں) تو تمہارے لیے تمہاری اپنی بلا نیکی ہو جائے گی۔ قیامت کی ہولناکیوں اور قبروں کے مُردوں کو یاد کرو اپنے بارہ میں اللہ کے علم کو اور اپنی ذات پر اس کی رفضل و کرم اور غیض و عضب) کی نگاہوں کو اور یاد کرو اذلی تحریر کو تاکہ (ان بالوں کے تصور سے) تمہیں شرم آئے

لگے۔ جب کسی کام میں تنگی پیش آئے تو اپنے گناہوں کو سوچا کردا اور ان سے توبہ کیا کردا۔ اور اپنے نفس سے کہا کر دکھنا رے گناہ کی وجہ سے ہی خدا نے بزرگہ برتر نے تمیں تنگی دی ہے جب تم گناہوں سے توبہ کر دے گے اور حق تعالیٰ سے ڈرو گے تو وہ تمہارے لیے ان سب سے اور ہر تنگی سے نکلنے کی راہ بنا دیں گے۔ اسٹد تعالیٰ فرماتے ہیں۔ جو امداد سے ڈرتا ہے اسٹد اس کے لیے (مصیبت سے چھپٹکارے کی) راہ نکال دیتے ہیں۔ اور اسے ایسی جگہ سے روزی دیتے ہیں جہاں اس کا گھماں بھی نہیں ہوتا۔ اور جو کوئی اسٹد پر بھروسہ کرے وہ اس کے لیے کافی ہو جاتے ہیں۔ عقلمند وہ ہے جو (محبت کے دعویٰ) میں سچا ہے اور چھپوٹوں سے اپنی سچائی کی وجہ سے ممتاز ہو جاتے۔ اور کفر کے بدله سچائی کو فرار کے بدله قرار کو۔ بے رُخی کے بدله توجہ کو۔ بے صبری کے بدله صبر کو۔ ناشکری کے بدله شکر کو۔ ناراضی کی جگہ رضنا کو۔ لڑائی چھکڑے کی جگہ موافقت کو اور شک کی بجائے میقین کو اختیار کرے۔ جب تم (مقدار کی باتوں میں) موافقت کر دے گے اور چوہل و چراں نہ کر دے گے۔ شکر کر دے گے اور نہ شکری نہ کر دے گے۔ راضی رہو گے ناراضی نہ ہو گے اور مطمئن ہو گے اور شک نہ کر دے گے (تو تمہاری ہر تکلیف میں) تمیں کہا جائے گا۔ کیا اسٹد اپنے بندہ کو کافی نہیں؟

یہ سب حالات جن میں سے تم گزر رہے ہو اور قائم ہو۔ (اسٹد کی نظر وہ سے گرے ہوتے ہیں) اور ان میں سے کسی ایک پر بھی اسٹد نگاہ نہ کریں گے۔ یہ چیز (کہ اسٹد کی رحمت کی نظر پڑے) بدن کے اعمال سے حاصل نہیں ہو اکرتی۔ یہ تو محض دل کے اعمال سے حاصل ہو اکرتی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد پڑھو کہ اسٹد تعالیٰ ایمان والوں کو دنیا کی زندگی اور آخرت میں سچی بات پر ثابت قدم رکھتے ہیں اور یہ ارشاد کہ سچے دشمنوں سے بچانے کیلئے

اللہ کافی ہے اور وہ سنتے جانے والا ہے۔ اور یہ ارشاد کہ امتحان بندہ کو کافی نہیں ہے ہ۔ اور کثرت سے لاحول پڑھو کہ سوائے اللہ برتر و باعظمت کے نہ کسی میں طاقت ہے نہ زور۔ اور استغفار اور سبحان اللہ کا ورد رکھو اور خداۓ بزرگ و برتر کو پچھے دل سے یاد کرو۔ کہ لشکر آفات نفس، شہوت اور شیطان کی فوجوں سے مامون رہو۔ میں تمہیں کتنا سمجھاتا ہوں مگر تم نہیں سمجھتے۔ جس کو اللہ ہدایت دے۔ تو اسے کوئی نہیں بھٹکا سکتا اور جس کو وہ بھٹکا دے تو اسے کوئی راہ پر نہیں لاسکتا ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو گمراہوں کا ہدایت پانا بہت پسند تھا۔ اور (ہر وقت) اس کی تمنا تھی۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان کو وحی بھیجی۔ جسے آپ محبوب مسجھیں۔ آپ اسے ہدایت نہیں دے سکتے بلکہ اللہ جسے چاہے ہدایت دے۔ چنانچہ اس وقت آپ نے فرمایا کہ میں ہدایت کے لیے بھیجا گیا ہوں مگر ہدایت میرے اختیار میں نہیں۔ اور ابلیس مگراہ کرنے کے لیے بھیجا گیا ہے۔ مگر مگراہی اس کے اختیار میں نہیں۔ اللہ کی کتاب اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سنت کی پیر دی کرنے والوں کا یہ عقیدہ ہے کہ تلوار بذات خود (کسی چیز کو) نہیں کاٹ سکتی بلکہ اللہ تعالیٰ اس کے (ذریعہ سے) کاٹتے ہیں۔ اور اگل بذات خود نہیں جلا سکتی۔ بلکہ اللہ تعالیٰ اس کے (واسطہ سے) جلانے والے ہیں۔ اور کھانا بذات خود (بھونکے کا) پیٹ نہیں بھر سکتا۔ بلکہ اللہ تعالیٰ اس کے (ذریعے) پیٹ بھر دیتے ہیں۔ اور پانی بذات خود (پیاس سے کو) سیراب نہیں کر سکتا بلکہ اللہ تعالیٰ اس کے (ذریعہ سے) سیراب کرتے ہیں۔ اور یہی حال مرفوع کی ہر چیز کا ہے اس میں اور اس سے تصرف فرمانے والے اللہ تعالیٰ ہی ہیں اور یہ سب چیزیں ان کے سامنے ہیں۔ ان سے جو چاہتے ہیں کرتے ہیں۔ حضرت ابراہیم خلیل اللہ ہمارے نبی اور ان پر درود وسلام ہو کہ جب آگ میں پھینکا گیا اور اللہ تعالیٰ نے چاہا کہ

یہ اس سے نہ جلیں تو یہ ان پر ٹھنڈی ہو گئی اور سلامتی والی بنا دی۔ صحیح حدیث میں آیا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ قیامت کے دن (پل صراط پر سے گزرنے کے وقت) دوزخ کے گی۔ اے ایمان والے! جلدی گذر جاؤ۔ کہ تمہارا نور میرے شعلوں کو سمجھائے جاتا ہے۔ حیمنہ کو لاٹھی سے پیٹتے کی ضرورت ہوتی ہے اور شریعت کو اشارہ ہی کافی ہوتا ہے۔ اے اللہ کے بندو! پانچ نمازوں کو ان کے وقت پر اور اکان و شرائط کے ساتھ ادا کرنے کا اہتمام کرو۔ اور کسی نماز سے غافل نہ ہو۔ کیا تم نے اللہ تعالیٰ کا فرمان نہیں سنا کہ ان نمازوں کے لیے تباہی ہے جو اپنی نمازوں سے غافل ہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں خدا کی قسم۔ (جن کے بارہ میں یہ آیت نازل ہوئی) انہوں نے نماز کو ترک نہیں کیا تھا۔ ہاں وقت سے متاخر کر دیا تھا۔ تو بہ کرو۔ اللہ تمہارے پر حکم فرمائے۔ اور اپنی توبہ میں توبہ قبول کرنے والے سے ڈرو۔ گزشتہ کوتاہی سے توبہ کرو۔ اور نماز کو اپنے وقت سے متاخر کرنے سے توبہ کرو۔ اے شیطان کی چال اور فریب میں آنے والو۔ اور اے شیطان کے دھوکہ میں پھنسنے والو۔ (کہ وقت کی تاخیر کے صلی مہماںوں پر خود کو معذور سمجھ دیلتے ہو) اس کے لئے کہ عذاب کو یاد کر کے نافرمانی نہ کرو۔ اس (ذات) سے غور نہ کرو۔ جو دنیا میں (لطور عذاب) اندھا، بہرا۔ لنجا۔ بے صبر محتاج اور سخت دل مخلوق کا ضرورت مند بنا دیتی ہے اور آخر دی عذاب دوزخ ہے اور یہ سب نافرمانیوں اور لغزشوں کی شامت ہے۔ ہمیں اللہ اپنے انتقام۔ اپنی گرفت۔ اپنی پکڑ۔ اپنی گرفت و غصب سے اپنی پناہ میں رکھے۔ اے اللہ! ہمیں معاف فرم۔ اور ہمارے ساتھ حلم و کرم کا مرتاؤ فرم۔ نہ کہ عدل کا۔ اور ہمیں اپنی مواقف نصیب فرم۔ (کہ تیری تجویز اور تقدیر پر بے صبر نہ بنیں) آمین۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ حق تعالیٰ نے جہنم میں سپاہیوں کی ایک کثیر جماعت پیدا کی ہے جن کے ذریعہ سے اپنے دشمنوں کافروں سے انتقام لے گا۔ پس جب کسی کافر کو پکڑنا چاہے گا تو فرمائے گا۔ اسے پکڑ لو۔ جس پر ستر بزار سپاہی چھپیں گے اور جس کے ہاتھ میں وہ آپ پرے گا تو اس طرح پچھل جائے گا جیسے آگ پر چربی پھلتی ہے تو اس کے جسم میں سوائے چکناہست کے کچھ باقی نہ رہے گا۔ پھر اسٹد تعالیٰ دوسرا جسم دے دیں گے تو وہ اس کے لگلے میں طوق اور پاؤں میں آگ کی بیڑی ڈال دیں گے اور اس کے سر پیروں کے ساٹھ ملا کر باندھ دیں گے۔ پھر جہنم میں بھونک دیں گے۔ کسی پوچھنے والے نے ”خواطر“ دل میں گزرنے والی باتوں کے متعلق سوال کیا۔ (یعنی کس بات کو اسٹد کا الہام سمجھا جائے) تو آپ نے جواب دیا۔ تم کیا سمجھے کہ خاطر خیال چیز ہے۔ تمہارے ”خواطر“ میں تمہارے تفکرات ہی کی جنس سے ہیں۔ دنیا کی طرف سے ہیں۔ تمہارے دل میں وہی پڑے گا جس کا تمہیں ہر وقت دھیان رہے گا۔ تمہارے ”خواطر“ میں تمہارے تفکرات ہی کی جنس سے ہیں۔ وہ کام کیا دے سکتے ہیں۔ خاطر حق تو محض اسی دل میں آتا ہے جو ماسوائے اللہ سے خالی ہو۔ جیسا کہ اسٹد تعالیٰ نے فرمایا:-

جس کے پاس ہم نے اپنی چیز پائی ہے۔ جب تمہارے پاس اسٹد اور اس کی لئے حضرت یوسف علیہ السلام نے اپنے بھائی بنیامین کو پاس رکھنے کی تدبیر میں جب پیالہ ان کی حرُجی میں رکھوا دیا۔ اور بادر ان یوسف کے قافلہ کو روکا گیا کہ تم چور ہو۔ تلاشی دلاؤ۔ اور پیالہ بنیامین کے اسباب میں سے برآمد ہوا تو بھائیوں نے درخواست کی کہ ان کے بدلہ ہم میں سے کسی کو رکھو۔ تو اس وقت حضرت یوسف علیہ السلام نے فرمایا کہ جس کے پاس سے ہمارا مال برآمد ہوا ہے سزا کے طور پر اسے ہی روکا اور رکھا جائے گا۔ دوسروں کو نہیں۔

یاد ہو، تو لاحمالہ تمہارا دل اس کے قرب سے لبریز ہو جائے گا۔ خاطر شیطان خاطر دنیا اور خاطر ہوئی تمہارے پاس سے بھاگ جائے گا۔ جب تم خاطر نفس، خاطر ہوئی، خاطر شیطان اور خاطر دنیا سے رُخ پھیر لو گے تو تمہارے پاس خاطر آخرت، پھر خاطر نیکی اور پھر سب سے آخر میں خاطر حق آئے گا کہ منہما وہی ہے۔ اے لوگو! خدا نے بزرگ و برتر تمہیں نعمتیں اس لیے بخششنا ہے تاکہ دیکھے، تم شکر کرتے ہو یا ناشکری آشنا بننے ہو یا نا آشنا۔ اطاعت کرتے ہو یا نافرمانی۔ ایسے مت بنو، کہ (دنیا میں) تعریف بھیلی ہوئی ہو۔ اور باطن میں، عیب بھپا ہووا ہو۔ اس (تعریف) پر مت بھپولو کہ عفریب رسوانی پیش آئے گی۔ یا تو جلدی ہی (دنیا میں) یا بدیر د آخرت میں۔ بشر جانی رحمۃ اللہ علیہ کہا کرتے تھے۔ اے اللہ! آپ نے مجھے میری حیثیت سے زیادہ دیا ہے اور میری شہرت و تذکرہ کو لوگوں میں بھیلا دیا ہے۔ اے اللہ! قیامت کے دن مجھے ان کے سامنے رسوانہ کیجئے کا کیونکھ مجھ میں عیب بھپا ہو اے اور شہرت بھیلی ہوئی ہے۔ (اگر عیب کو ظاہر فرمادیا تو شاخوانوں میں بڑی ذلت ہوگی)۔ تمہارے نفاق، تمہارے انسانیت، تمہارے ہو و لعب۔ تمہارے پھرہ کے زرد بنانے، گڈڑی میں پیوند لگانے اور تمہارے کندھے اور کپڑے سکیرٹ نے سے حق تعالیٰ کی طرف سے کچھ ہاتھ نہ پڑے گا۔ یہ (بزرگ بننے کی باتیں) سب تمہارے نفس، تمہارے شیطان۔ تمہارے مخلوق سے شرک کرنے اور ان سے دنیا طلب کرنے کی بنا پر میں دوسروں کے ساتھ حسن ظن رکھو اور اپنے نفس کے مٹاٹھ سو وہ ظن۔ اور اپنے آپ کو حقیر سمجھو اور اپنے حال کو چھپاؤ۔ اور اسی پر قائم رہو۔ یہاں تک کہ (اللہ ہی کی طرف سے) تمہیں حکم دیا جائے کہ جو نعمت تمہیں اللہ نے دی ہے۔ اے ظاہر کرو۔ (یعنی ارشاد و ہدایت کی کھلی مسند پر بیٹھو)۔ حضرت شمعون رحمۃ اللہ علیہ سے جب بھی کرامت کا ظہور

ہوتا۔ تو فرمایا کرتے۔ یہ دھوکا ہے۔ یہ شیطان کی طرف سے ہے۔ (تاکہ میں اپنے آپ کو بزرگ سمجھ بیٹھوں) یہاں تک کہ ان کو ارشاد ہوا۔ کہ تم کون۔ مہماں ابا۔ کون۔ بس ہماری نعمت کا اظہار کرو۔ (یعنی اتنا انحسار اور اتنی بُطُنی مدت کرو) اے (اُنہُ کی) محبت رکھنے والو۔ اے ارادت رکھنے والو۔ ڈرو۔ تمہیں حق تعالیٰ (کا دامن) مہماں سے ہاتھ سے چھوٹ جائے۔ اگر یہ ہاتھ سے چھوٹا۔ تو ہر چیز ہاتھ سے چھوٹی۔ حضرت علیؓ۔ ہمارے نبی اور ان پر درود و سلام ہو۔ کی طرف اللہ نے وحی فرمائی۔ اے علیؓ! (علیہ السلام) اس سے ڈرو کہ میں مہماں سے ہاتھ سے چھوٹ جاؤں۔ اگر میں مہماں سے ہاتھ سے چھوٹا۔ تو ہر چیز مہماں سے ہاتھ سے چھوٹی۔ اور حضرت موسیٰ اور ہمارے نبی پر درود و سلام ہونے اپنے خداۓ بزرگ و برتر سے دعا کے دوران عرض کیا۔ اے پروردگار! مجھے کچھ نصیحت فرمائی۔ ارشاد فرمایا گیا کہ تمہیں یہ نصیحت کرتا ہوں کہ میرے ہو جاؤ۔ اور مجھے ہری چا ہو۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اس سوال کو چار مرتبہ دہرا�ا۔ اور ہر مرتبہ جواب وہی فرمایا اور ان کو پہلے کی طرح جواب دیا۔ نہ ان کو یہ فرمایا کہ طالب دنیا بنو۔ نہ ان کو یہ فرمایا کہ طالب آخرت بنو۔ بلکہ یہ فرمایا کہ میں تمہیں اپنی اطاعت کی نصیحت کرتا ہوں۔ اپنی توحید کی نصیحت کرتا ہوں اور خالصتاً ہر عمل اپنے لیے (کرنے کی نصیحت کرتا ہوں) اور تمہیں اپنے مساوا سے رخ پھیر لینے کی نصیحت کرتا ہوں۔

اے فقر والو! اپنے فقر پر صبر کرو۔ تمہیں دنیا اور آخرت میں قوتوگری نصیب ہوگی۔ اس حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ فقر اور صبر کرنے والے قیامت کے دل اللہ کے سامنے بیٹھنے والوں میں سے ہیں۔ فقر اور صبر والے آج اپنے دلوں سے اور کل (قیامت میں) اپنے جسموں سے

اللہ کے ساتھ بیٹھے ہوں گے۔ فقر والے اللہ تعالیٰ کے ہو کہ اس پر انحصار رکھتے ہیں۔ زکہ اس کے سوا کسی اور پر۔ ان کے دل اس سے مطلُّن اور منقاد ہوتے ہیں کسی اور کو قبول نہیں کرتے۔ جیسے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ، ہمارے نبی اور ان پر درود و سلام ہو۔ کے بارہ میں فرمایا۔ ہم نے ان پر (ان کی ماں کے سوا) دوسری چھاتیوں کو پہلے ہی سے ممنوع قرار دیا تھا۔ جب دل صحیح ہو جاتا ہے تو حق تعالیٰ کو پہچان لیتا ہے تو اور کو اد پر سمجھتا ہے۔ اور اللہ ہی سے ماں و سو ہوتا ہے اور دوسروں سے وحشت کھاتا ہے اور اللہ کے ساتھ رہنے سے راحت پاتا ہے اور دوسروں کے ساتھ ہونے میں تکلیف اٹھاتا ہے۔

اے لوگو! موت اور موت کے بعد کے واقعات یاد کرو۔ دنیا اور فنا ہونے والی چیزوں کو جمع کرنے کی حرکت چھوڑ دو۔ اپنی آرزوں کو کوتاہ کرو۔ اور حرکت کم کرو۔ سب سے زیادہ نقصان دینے والی چیز بڑی آرزو اور زیادہ حرکت ہی ہے بنی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ جب انسان مرتا ہے اور اپنی قبر میں داخل ہو جاتا ہے تو چار فرشتے اس کی قبر کے کنارے آتے ہیں۔ ایک فرشتہ سر کی جانب کھڑا ہوتا ہے۔ اور ایک فرشتہ دائیں جانب اور ایک فرشتہ بائیں جانب اور ایک فرشتہ اس کے پیروں کے پاس۔ تو جو اس کے سر کی طرف ہوتا ہے، کہتا ہے۔ اے انسان! جاتے رہے اموال اور باقی رہ گئے اعمال۔ اور اس کی دائیں جانب والا کہتا ہے۔ پوری ہر گئیں مدتیں۔ اور باقی رہ گئیں امیدیں۔ اور بائیں جانب والا کہتا ہے۔ گزر گئیں لذتیں باقی رہ گئیں مشقیں۔ اور اس کے پیروں کے پاس والا کہتا ہے۔ اے انسان! مبارک ہو تھیں اگر تم نے کھانی کی ہے حلال۔ اور عطا کی گئی ہے تھیں مجال۔ اے لوگو! ان واعظوں سے نصیحت سیکھو۔ اور خصوصاً اللہ اور اس کے رسولوں (علیهم الصلوٰۃ والسلام) کے واعظوں سے۔

اے میرے ائمہ! گواہ رہو۔ میں تمہارے بندوں کو نصیحت کرنے میں انتہا کر رہا ہوں۔ اور ان کی اصلاح کے لیے پوری کوشش کر رہا ہوں۔ اے عبادت خانوں اور خانقاہوں والو! آؤ اور میری باتیں سنو۔ چاہے ایک ہی صرف۔ ایک دن یا ایک ہفتہ میری صحبت میں رہو۔ کیا عجیب ہے۔ کوئی بات سیکھ لو۔ جو تم کو فائدہ بخشے۔ تم سے اکثر ہو سس میں مبتلا ہیں۔ کہ تم عبادت خانوں میں بیٹھ کر مخلوق کی پوچا کر رہے ہو۔ یہ بات شخص جہالت کے ساتھ خلوتوں میں بیٹھنے سے حاصل نہیں ہوتی۔ علم اور علماء کی تلاش میں اتنا چلو کہ چلنے کی سکت نہ رہے۔ اتنا چلو۔ اور طاقت رفتار جواب دے بیٹھے۔ پھر جب تھک جاؤ تو پہلے اپنے ظاہر کاموں سے بیٹھ جاؤ اور پھر اپنے باطن سے اور پھر اپنے دل سے اور پھر اپنے اندر سے (کہ اپنے آپ کو عاجز پا کر ائمہ کی رہبری پر نظر ڈالیں گے) جب ظاہر اور باطن تھک کر بیٹھ جاؤ گے تب ائمہ تعالیٰ کا قرب اور وصول تمہارے طرف آئے گا۔ یہیں اذان کا حقی حاصل نہیں جبکہ (ابھی) تم انڈوں میں بچوں کی (رماندی) ہو۔ یہیں بات کرنے کا حقی حاصل نہیں۔ یہاں تک کہ تمہاری پیدائش مکمل ہو جائے اور تم انڈے کے چھوڑ کر باہر آجائو۔ اور اپنی ماں کے پروں کے نیچے چوڑے بن کر آؤ۔ یعنی اپنے بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پروں کے نیچے کہ وہ یہیں چکا دے تاکہ تمہارے ایمان کو مکمل کرے۔ اور جب تم میں (خود چکنے) کی صلاحیت ہو جائے گی تو تم اپنے بزرگ و بزر رب کی مربانی سے دانے چنو گے۔ پھر اس وقت مرغیوں کے لیے مرغ بن جاؤ گے۔ ان کو اپنے ساتھ مانوں کر کے دانے کے لیے ترجیح دو گے۔ اور ان کے لیے محافظ بن جاؤ گے۔ مصیبتوں کا سامنا کرو گے۔ اور ان کو بچانے کے لیے اپنی جان قربان کر دو گے۔ بندہ جب صحیح ہو جاتا ہے۔ مخلوق کا بوجہ اٹھاتا ہے اور ان کے لیے "قطب" بن جاتا ہے۔ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔

فرمایا۔ جس نے علم سیکھا اور اس پر عمل کیا اور رسول کو سیکھایا۔ وہ عالم ملکوت میں "عظمیم" کے نام سے پکا کیا گیا۔ میں وہی بات کہتا ہوں جو امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ و جہہ نے فرمائی۔ کہ میرے سینے میں ایک علم ہے۔ اگر میں اس کے اٹھانے والے پاتا میں اس کو پھیلای دیتا۔ اگر میں تمہارے اندر اہلیت پاتا تو (اہل کے) بھی دوں کے دروازہ کو بھیوں بند کرتا۔ اور اس کے دروازے کھول دیتا۔ اور اس کی بخیاں ضائع کر دیتا۔ (کہ بند کرنے کی صورت ہی نہ رہتی) مگر (افسوس کہ اہل بندیں ملتے اور اب) بھلا اسی میں سمجھتا ہوں کہ بھی دھنفوظ رکھو یہاں تک کہ کوئی اہلیت والا آئے جو تمہارے پاس ہے تم (بھی) اس کی حفاظت کرو اور جب تم سے کوئی چاہے تو اسے تناسب حد تک ظاہر کر دو۔ اور جو کچھ تمہارے پاس ہے۔ بھی نہ کھول دو۔ کیونکہ بعض حالات چھپائے رکھنے کے قابل ہوتے ہیں حضرت شمعون رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ ایمان ہی اصل دلایت ہے۔ اور جس کا قدم اس میں مضبوط ہو۔ وہی اضافہ ہے۔ یہ بات کہتے بھی تھے اور اس پر یقین بھی رکھتے تھے اور اس پر عمل بھی فرماتے تھے۔ اور جو شریعت کا خادم بنا اور اس پر عمل کیا اور اس میں مختص ہوا۔ اور یہ (شریعت) تو قرآن و حدیث ہی ہے۔ وہ کام نکال لے گیا۔ خدا کی قسم جس نے ان دونوں کے مطابق پروارش پائی۔ اور انہی (کے ماحت) بڑھا پھول۔ اور دونوں کی حدود کو پامال نہ کیا۔ وہ کامیاب ہوا۔

اس بات سے ڈرو۔ کہ میں تمہیں ایمان اور اسلام سے عار محسوس ہو۔ اس سے تمہارے یہ خوف خدا، نماز روزہ، شب بیداری میں ترقی ہو گی۔ (اور آخر کار ایمان پر تمہارا مالکانہ قبضہ ہو جائے گا) اسی وجہ سے اہل والے سرگردان چھرے اور (آبادی چھپوڑ کر) جنگلی جانوروں میں جا گھسے۔ اور زمین کے

خود رو گھاس پات کھانے اور قدرتی تالابوں کا پانی پینے میں ان کے مقابل ہوئے اور دھوپ ان کا سایہ بنی۔ اور چاند اور ستارے ان کے چراغ بننے۔ کوشش کرو کہ تمہارے پیچنے سے پہلے ائمہ کے ہاں مہتماری کی ماضی اور نزدیک کرنے والی باتیں پیچ جائیں۔ ائمہ کی نافرمانی اور اس پر بے باکی کر کے اپنی جانوں پر ظلم نہ کرو۔ اے ہمارے ائمہ! ہمیں اپنی اطاعت کی توفیق دے۔ اور اپنی نافرمانیوں سے بچائے اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دے۔ اور ہم کو آگ کے عذاب سے بچا۔

### چھٹی مجلس سے ہے

بیت بننا۔ کنائندا اور پیسہ لٹانا چھوڑ دو۔ اور بلا وجہ پڑھ سیوں۔ دوستوں اور آشناویں کے پاس زیادہ نہ بیٹھو۔ اس داسٹے کہ یہ خود پرستی ہے۔ جھوٹ بولنا دو کے درمیان ہی چلتا ہے اور نافرمانی بھی دو کے بغیر پوری نہیں ہوتی۔ تم میں سے کسی کو اپنے گھر سے نہیں نکلنا چاہیئے۔ سو۔ تے کسی ایسی بات کے لیے جس کے بغیر چارہ نہ ہو۔ اور اپنی بہتری اور گھروں کی بہتری ضروری ہو۔ کوشش کرو۔ کہ تم بات شروع نہ کرو۔ بلکہ مہتماری بات جواب ہو۔ جب کوئی پوچھنے والا کسی بات کے بارہ میں تم سے پوچھے تو اگر اس کا جواب دینا مہتمارے لیے مصلحت ہو تو جواب دو۔ وگر نہ اس کو جواب مت دو۔ جب اپنے کسی مسلمان بھائی سے ملو تو یہ مت پوچھو کہاں جا رہے ہو اور کہاں سے آ رہے ہو۔ چونکہ ملکن ہے وہ تمہیں اس کی اطلاع دینا پسند نہ کرے اور جھوٹ بول دے۔ تو تم ہی اس کو جھوٹ پر ابھارنے والے بنو۔ "کراما کا تبین" سے شرعاً۔ جو بات مہتمارے لیے جائز نہیں وہ ان سے (اپنے نامہ اعمال میں) مت لکھوا۔ صرف وہ لکھوا جسے

تم پڑھ کر خوش ہو جاؤ۔ تیسج۔ تلاوت قرآن اور اپنی ذات کی اور مخلوق کی بہتری کی باتیں ان سے لکھواو۔ اپنے آنسوؤں سے ان کی روشنائی بھیکی کر دو۔ اور اپنی توحید سے ان کے قلم بچا دے۔ اور پھر ان کو دروازہ پر بھٹاکر خود اپنے بزرگ و برتاؤ پروردگار کے سامنے ہو۔ (کہ سارے اعمال نیت اور دل سے ہوں جن کی فرشتوں کو بھی خبر نہ ہو) موت کو اپنے پیش نظر کھو۔ جب تم میں سے کوئی اپنے بھائی کو دیکھے تو اسے ایسا رخصتی سلام کرے جیسے رخصت ہونے والا (مسافر۔ آخری) سلام کیا کرتا ہے۔ اور اس طرح سے جب اپنے گھر سے نکلے تو اپنے دل سے ان کو رخصت کر کے نکلے۔ چونکہ ملکن ہے کہ موت کا فرشتہ پکار بیٹھ۔ (ادو گھر جاتا نصیب نہ ہو) کیا نہر۔ موت اسے راستہ ہی میں آئے۔ اسی یہے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ کہ ہر شخص کو ایسی حالت میں رات گزارنی چاہیئے کہ اس کا وصیت نامہ لکھا ہو۔ اس سر کے نیچے ہو۔ اگر کسی پر کچھ قرض ہو اور اس کے ادا کرنے پر قادر ہو تو ادا کر دینا چاہیئے۔ اور اس کو ادا کرنے میں دیر ن لگانی چاہیئے۔ کیونکہ پتہ نہیں کہ بعد میں کوئی ادا کرے گا۔ یا نہیں۔ اور جو کوئی باوجود ادا کرنے کے قابل ہونے کے ادا نہ کرے۔ وہ ظالم ہے۔ کیونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ تو انگر کا (ادالہ قرض میں) ٹال مٹول کرنا ظلم ہے۔ ایش دا لے تکلیفوں پر صبر کرنے کے عادی ہو جاتے ہیں اور متماری طرح سے پریشان نہیں ہو جاتے۔ ایک بزرگ کا قصہ ہے۔ کہ وہ روزانہ ایک نئی مصیبت میں بستا ہو جاتے تھے۔ اور جس دن مصیبت پیش نہ آتی تو مجتہ۔ اللہ! آج مجھ سے کوئی گناہ ہو جا ہے کہ میری طرف مصیبت نہیں بھیجی۔ مصیبتوں مختلف قسم کی ہوتی ہیں بعض کا تعلق مخصوص بدن سے ہوتا ہے اور بعض کا دل سے اور بعض کا مخلوق سے اور بعض کا خاناتی سے۔ جس کو کوئی تکلیف نہ پہنچی۔ (سمجھو) اس میں کوئی بھلائی نہیں مصیبتوں خدا نے بزرگ و برتاؤ کے آنکھوں پر ہیں۔

(کہ ان سے خدا اپنے پیاروں کو پکڑ کر کھینچ لیتا ہے) (دنیا دار اور خشک قسم کے) زاہد عابد کی تمنا تو یہ ہوتی ہے کہ دنیا میں کر میں پاؤں اور آخرت میں جنت۔ اور عارف کی انتہائی آرزو یہ ہوتی ہے کہ دنیا میں ایمان قائم رہے اور آخرت میں عذاب سے چھپ کارا نصیب ہو۔ وہ ہر وقت اسی تمنا اور خواہش میں لگا رہتا ہے پہاں تک کہ اس کے دل سے کما جاتا ہے۔ تجھے کیا ہوا ہے۔ سکون و قرار پکڑ تیرا (اپنا) ایمان سلامت ہے اور دوسرے ایمان والے تمہارے آیمان کا نور حاصل کر رہے ہیں۔ تم کل قیامت میں شفاعت کرو گے اور تمہاری شفاعت قبول اور تمہاری درخواست منظور کی جائے گی۔ تم بہت سی مخلوق کے لیے جہنم سے خلاصی کا سبب بنو گے۔ تم اپنے نبی کے سامنے ہو گے۔ جو اہل شفاعت کے سردار ہیں۔

لہذا کسی اور کام میں لگو۔ یقین و معرفت کی بقا اور آخرت میں سلامتی اور انہیوں رسولوں اور سچوں کے ہمراہ چلنے کا فرمان سلطانی ہے جو مخلوق میں سے خاصاں خدا ہیں۔ اے منافق! یہ (مرتبہ) تمہیں اپنے نفاق اور ریا کاری سے کب ہاتھ آ سکتا ہے تم تو اپنی وجہت اور لوگوں میں مقبولیت دیکھنا چاہتے ہو۔ اپنے ہاتھوں کو چوتھے چھاتے دیکھنا چاہتے ہو۔ تم اپنے لیے دنیا اور آخرت دونوں میں مخصوص ہو (بلکہ اپنے مریدوں کے لیے بھی) جو تمہارے زیر تربیت ہیں۔ اور جن کو تم اپنی اتباع کا حکم کرتے ہو۔ تم ریا کار ہو۔ بھوٹے ہو۔ لوگوں کا مال لوٹنے والے ہو۔ آخر کار نہ تمہیں قبیل ہونے والی دعا مل سکتی ہے اور نہ ہی سچوں کے دلوں میں کوئی مقام مل سکتا ہے۔ تمہیں امداد نے علم دے کر گراہ کر دیا ہے۔ جب غبار چھپت جائے گا تو دیکھو گے کہ گھوڑے پر سوار ہو یا گدھے پر۔ جب غبار چھپت جائے گا (اور میدان حشر سامنے آئے گا) تو خدا نے بزرگ و برتر کے بندوں کو گھوڑوں اور اونٹوں پر سوار دیکھو گے۔ اور تم ان کے پیچے کوئے بھٹے گدھے پر سوار ہو گے۔ شیطان اور

ابلیس تمیں چاروں سے پکڑتے ہوں گے۔ اللہ والے تو (تسیم و رضا) کی ایسی حالت پر پہنچتے ہیں کہ نہ دعا باقی رہتی ہے نہ درخواست۔ نہ ہی نفع اٹھانے کے بارہ میں سوال کرتے ہیں۔ اور نہ ہی نقصان کے دفع کرنے کے بارہ میں۔ ان کی دعا دلوں کو حکم کی بنا پر ہوتی ہے۔ بھیجی تو اپنی ذات کے لیے دعا مانگتے ہیں اور بھی مخلوق کے لیے۔ چنانچہ دعا ان کے منہ سے نکلتی ہے اور وہ اس سے بے خبر ہوتے ہیں۔ اے ہمارے اللہ! ہمیں ہر حال میں اپنی ذات سے حسن ادب کی توفیق عطا فرم۔ (یعنی اپنے نفس کے تقاضا سے دعا مانگ کر آپ کے علم اور آپ کی شفقت پر بھی حملہ نہ کریں) اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دے اور ہمیں آگ کے عذاب سے بچا۔

## ساتویں مجلس :-

خدائے بزرگ و برتر کی مخلوقات میں ایک ایسی مخلوق بھی ہے۔ جن کو وہ عافیت میں ہی زندہ رکھتا ہے اور انہیں عافیت میں ہی مارتا ہے۔ اور قیامت میں عافیت کے ساتھ ہی حشر فرمائے گا اور وہ رضا بر قضا والے۔ اللہ کے وعدوں کی طرف رجوع کرنے والے اور اس کی وعدوں سے ڈرنے والے ہیں۔ اے اللہ! ہمیں بھی ان میں سے کر دے۔ آمین۔ اللہ والے اللہ کی عبادت میں رات اور دن ایک کر دیتے ہیں۔ (اور باوجود اس ریاضت اور عبادت کے) ہر وقت خوف اور خطرہ میں رہتے ہیں۔ اور انہیں خاتمہ کے بُرا ہونے کا ڈر لگا رہتا ہے۔ کیونکہ معلوم نہیں کہ اللہ کا علم ان کے بارہ میں کیا ہے۔ نہ ان کو انجام کی خبر۔ (کہ خاتمہ ایمان پر ہوگا یا کفر پر) اس لیے دن رات رنج و غم اور گریہ میں رہتے ہیں۔ ساتھ ہی نماز۔ روزہ۔ حج اور تمام اطاعتیں پر بھیشگی افیا۔

کر کے خدا نے بزرگ و بزرگ کو اپنے دلوں اور اپنی زبانوں سے یاد کرتے رہتے ہیں۔ چنانچہ جب یہ آخرت میں پہنچیں گے جنت میں داخل ہوں گے۔ خدا نے بزرگ و بزرگ کا دیدار اور اس کا احترام پائیں گے۔ (تو معلمین و مسروہ ہو کر) اس پر ائمہ کی تعریف کریں گے اور جمیں گے۔ سب تعریفیں ائمہ کے لیے ہیں جس نے ہمارا غم دور کیا جب تم ایمان پختہ کر لو گے تو خود سے اور مخلوق سے فنا ہونے کی وادی میں پہنچو گے۔ پھر تمہاری ہستی ائمہ سے ہو گی نہ کہ خود تم سے اور نہ مخلوق سے تو اس وقت تمہارا غم زائل ہو جائے گا۔ حفاظت اللہیہ تمہارا پرہ دے گی اور نجہانی تمہارا احاطہ کرے گی۔ اور توفیق آگے آگے ہو، بچو جھتی چلے گی اور فرشتے (جلوس کی شکل میں) تمہارے چاروں طرف چلیں گے۔ اور (نیک) وہیں تمہارے پاس آئیں گی تجھے سلام کریں گی اور خدا نے بزرگ و بزرگ فرشتوں کے سامنے تمہارے پر فخر کریں گے (کہ وہیو۔ یہ وہی ہیں جن کو تم نے خلافت کے قابل نہ سمجھا تھا) اور ان کی توجیات تمہاری محافظہ ہوں گی۔ اور اپنے قرب و انس اور راز و نیاز کے گھر کی طرف تمہیں کھینچیں گی۔

اے نافرمانو! تم اپنی نافرمانی سے توبہ کرو۔ کہ تمہارے خدا نے بزرگ و بزرگ بڑے بخششے والے اور رحم کرنے والے ہیں۔ اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتے ہیں۔ گناہ بخش دیتے ہیں اور ان کو مٹا دیتے ہیں۔ اپنے دل اور زبان سے دعا کرو۔ اے چارے ائمہ! ہم ہر گناہ سے اور ہر غلطی سے آپ کی جناب میں توبہ کرتے ہیں (اور وعدہ کرتے ہیں) کہ اب بھی نہ کریں گے۔ اے چارے رب! اگر ہم بھوول یا چوک سے گناہ کر بیٹھیں تو ہمیں پکڑ نا ملت۔ اے چارے رب! ہدایت دینے کے بعد ہمارے دلوں کو بھیرنے دینا۔ اے گناہوں کے بخششے والے ہمیں بخش دے۔ اے پرده ڈالنے والے ہم پر پرده ڈال۔ اور ہمارے عیوبوں کو ٹھنڈا۔

لے۔ اشد سے محفوظ ماننگو۔ وہ سب گناہ بخش شے گما۔ بخوبی کی عمل کی بھی قدر فرمائے گا اور اس پر اس سے کہیں بہتر بدل دے گا۔ کیونکہ وہ بڑا بخی داتا ہے۔ وہ بلا عومن اور بلا سبب دیتا ہے۔ بچھر عمل پر تو یکجا کھنا اس سے۔ توحید اور اعمال صالحے۔ دنیا بخوبی کر اور اس سے رُخ بچیر کر۔ آخرت اختیار کر کے اور اس طرف رغبت سے توجہ کر کے۔ گناہ اور لذتوں کو بخوبی کر اور ان سے منہ مورث کر معاملہ کرو۔ خدا یے بزرگ و برتکا چاہئے والا جنت نہیں چاہتا۔ اور دوزخ سے نہیں ڈرتا بلکہ بخشن اس کی ذات حق کی آرزو رکھتا ہے۔ اس کی نزدیکی چاہتا ہے اور اپنے سے اس کی دُوری سے ڈرتا ہے۔ تم شیطان۔ شہوت۔ نفس، دنیا اور لذتوں کے قیدی بنتے ہو۔ اور تمیں لذاتِ توحید کی خبر نہیں۔ تم تارے دل کے پاؤں میں بیڑی پڑی ہے اور تمیں اس (لذت کی) کیا خبر۔ اے میرے اشد! اسے اس قید سے رہائی دے اور ہماری بھی خلاصی کر۔ تم تارے یہے لازم ہے کہ روزہ اور پانچوں نمازوں کو ان کے وقت پر (ادا کرنے) کا خیال رکھو۔ اور شریعت کی ساری حدود کی حفاظت کرو۔ جب تم فرض ادا کر چکو۔ تو نوافل کی طرف منتقل ہو جاؤ۔ عزمیت کو اختیار کرو۔ اور رخصت کا خیال نہ کرو۔ جو پر رخصت کا پابند اور عزمیت کا تارک بن جاتا ہے۔ اس کے دین کی بربادی کا ڈر ہوتا ہے۔ عزمیت مردوں کے یہے ہے کیونکہ یہ راہ خطر دل کی سواری کی ہے۔ تکلیف دہ اور تنفس ہے اور رخصت بچوں اور عورتوں کے یہے ہے کیونکہ زیادہ سوکت بخش ہے۔

تم پہلی صفت کی پابندی کرو۔ چونکہ یہ مردوں اور بہادروں کی صفت ہے۔

لے مثلاً نفل نماز کا گھٹرے ہو کر پڑھنا عزمیت ہے اور بیٹھ کر پڑھنا رخصت ہے کہ جائز ہے۔ گوئیں آدھا ہے۔ پس حیثیں آخرت کو پورے اور زیادہ نفع کا اہتمام کرنا چاہئے۔

اور آخری صفت کو چھوڑ د. اس واسطے کے وہ بزدلوں کی صفت ہے۔ اس نفس سے خدمت لو۔ اور اس کو عزیمت کا عادی بناؤ۔ چونکہ جو بوجھ اس پر لاد دو گے یا اس کو اٹھائے گا۔ اس کے اوپر سے لاٹھی نہ ہٹاؤ۔ کہ یہ سو جائے۔ اور اپنے اوپر سے بوجھ اٹھا کر پھینک دے۔ اس کو اپنے دانتوں اور اپنی آنکھوں کی سفیدی (یعنی مسکراہٹ اور جبٹ ملت جتا ہے۔ بلکہ ہر وقت منہ چڑھائے نیلی چیلی آنکھیں دکھاؤ) ملت دکھاؤ۔ کیونکہ یہ ایک بُرا غلام ہے اور بُرا غلام لاٹھی کے بغیر کام نہیں کیا کرتا۔ اس کو پیٹ بھر کر کھانا کھجھی نہ دو۔ مگر اس وقت جب تمہیں معلوم ہو جائے کہ پیٹ بھر کر کھانا اس کو سرکش نہیں بناتا۔ اور یہ اپنے پیٹ بھرنے کے بعد مقابلہ کا کام کرے گا۔ حضرت سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ عبادت بھی بہت کرتے تھے اور کھاتے بھی بہت تھے۔ اور جب پیٹ بھر جایا کرتا۔ تو فرمایا کرتے۔ کہ جبشی کو کھلاو اور خوب اس کو رگیدو۔ کہ جبشی کی مثالاں لگھئے کی سی ہے (کہ محمد رحمۃ اللہ علیہ اس کو کھلاتا ہے۔ اتنا ہی اس پر بوجھ لادتا اور محنت لیتا ہے) بھر عبادت کے لیے کھڑے ہو جاتے تو اس سے پورا حصہ لیا کرتے (یعنی خوب عبادت کرتے) ایک بزرگ سے منقول ہے کہ میں نے سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ کو دیکھا۔ انہوں نے اتنا کھایا کہ میں بیزار ہو گیا۔ بھر انہوں نے نماز پڑھی اور اتنا روئے کہ مجھے ان پر رحم آئی۔ حضرت سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ کی زیادہ کھانے میں پیر وی نہ کرو۔ اس کی محشرت دعا (لبی نماز) میں پیر وی کرو۔ چونکہ تم سفیان رحمۃ اللہ علیہ نہیں ہو (کہ زیادہ کھا کر بھی نفس کو بچپن لئے نہ دو) اپنے نفس کو اس طرح پیٹ بھر کر ملت کھلاو جس طرح وہ پیٹ بھر کر کھلاتے تھے۔ چونکہ تم اس کو اس طرح قابو نہ کر سکو گے جس طرح وہ اس کو قابو کرتے تھے۔ جب دل درست ہو جاتا ہے تو گویا درخت بن جاتا ہے جس میں شاخیں، بچل اور پستے ہوں۔ اور ان میں انسانوں، جبڑوں اور فرشتوں کی

مخلوق کے لیے فائدے ہوں۔ جب دل درست نہ ہو تو وہ جانوروں کے دل  
 کی طرح ہوتا ہے۔ کم محض صورت ہے۔ بلا معنی۔ برتن ہے بغیر پانی۔ درخت ہے۔  
 بے بچل۔ نیکینہ ہے بغیر انگوٹھی۔ پیچہ ہے بلا پرند۔ مکان ہے بلا مکین۔ رخزاد ہے۔  
 جس میں جو اہم رات، دینار و درہم سب کچھ ہیں مگر خرچ کرنے والا کوئی نہیں۔ جسم ہے  
 بلا روح۔ جیسے وہ اجسام تھے جن کو سخن کر دیا گیا تھا۔ کہ صرف صورت جسم کی تھی مگر  
 حقیقت سے خالی تھے۔ خداۓ بزرگ دبرتر سے رُخ پھرئنے والے اور ناشکری  
 کرنے والے درحقیقت سخن شدہ ہے۔ اس لیے حق تعالیٰ نے اس کو پھر کے ساتھ  
 تشبیہ دی ہے۔ چنانچہ فرمایا ہے۔ کہ پھر اس کے بعد ان (یہودیوں) کے دل سخت  
 ہو گئے۔ پس وہ پھر کی طرح ہیں۔ بنی اسرائیل نے جب تورات پر عمل نہ کیا۔ تو  
 اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں کو پھرولوں کی طرح (بے حس) بنا دیا۔ اور اپنی بارگاہ  
 سے راند دیا۔ اسی طرح۔ اے مسلمانو! اب جب تم قرآن پر عمل نہ کرو گے۔ اور اس کے  
 احکام کو مضبوط نہ کرو گے۔ تمہارے دلوں کو سخن کر دے گا اور اپنے دروازہ سے  
 ہانک دے گا۔ ان میں سے مت بزو۔ جو جان بوجہ کر گمراہ ہو گئے۔ جب تم مخلوق  
 کے لیے علم سیکھو گے تو مخلوق کے لیے ہی عمل کرو گے۔ اور جب اللہ تعالیٰ کے لیے  
 علم سیکھو گے تو اسی کے لیے عمل کرو گے۔ اطاعت عمل ہے جنت والوں کا اور  
 محییت عمل ہے۔ دوزخ والوں کا۔ اس کے بعد معاملہ اللہ کے ہاتھ ہے۔ وہ  
 اگر چاہے تو کسی کو عمل کے بغیر ثواب بخش دے اور اگر چاہے تو کسی کو عمل کے بغیر  
 سزا دے دے۔ کہ سب اس کے قبضہ میں ہے۔ اس واسطے کہ اللہ (با اختیار  
 حاکم ہے) کر ڈالتا ہے۔ جو چاہے وہ کرے۔ اس سے پوچھ نہیں ہو سکتی۔ اور  
 (باقی) سب سے پوچھ ہوگی۔ صدیق نور الٰہی سے دیکھتا ہے نہ کہ آنکھ کے نور  
 سے اور سورج اور چاند کے نور سے۔ یہ اللہ کا نور علم ہے (علم شریعت) اور

صدیق کے لیے ایک خاص نور (بھی) ہے۔ یہ دوسرا نور (نورِ فراست) اس کو ائمہ تعالیٰ نورِ علم کے مستحکم ہونے کے بعد عنایت فرماتے ہیں۔ اے ہمارے ائمہ! ہمیں اپنا حلم۔ اپنا علم اور اپنا قرب نصیب فرم۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دے اور ہمیں دوزخ کی آگ سے بچا۔

## امکھویں محلہ ہے

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ حیا اثر ہے ایمان کا۔ اپنے خدا نے بزرگ و برتر سے تم کس قدر بے شرم اور بے باک ہو۔ مخلوق سے شرمانا اور خالق بمحق سے نہ شرمانا دیو اونپن ہے۔ حقیقی حیا یہ ہے کہ اپنی خلوت اور جلوت میں خدا نے بزرگ و برتر سے شرماو۔ تاکہ مخلوق سے شرمانا تابع ہو۔ کہ اصل مومن خالق سے شرمانا ہے۔ خدا ہمیں برکت نہ دے اے منافقو! کہ تم میں اکثر کی پوری مشغولیت اس تعلق کے آباد کرنے کی ہے جو ہمارے اور مخلوق کے درمیان ہے اور اس تعلق کو بر باد کرنے کی ہے جو ہمارے اور خالق کے درمیان ہے۔ اگر تم نے میرے سے دشمنی کی۔ تو (یہ ایسا ہے۔ گویا) تم نے خدا نے بزرگ و برتر اور اس کے رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے دشمنی کی۔ چونکہ میں انہی دونوں (کے دین) کی مدد کے لیے کھڑا ہوں۔ شرارت نہ کرو۔ کہ ائمہ کو اپنا کام پورا کرنے کی بڑی طاقت ہے۔ یوسف۔ ہمارے نبی اور ان پر درود و سلام ہو۔ کے بھائیوں نے ان کو مار ڈالنے کی بھتیری کوشش کی مگر قابو نہ پاسکے اور کس طرح قابو پاسکتے تھے جبکہ وہ ائمہ کے نزدیک (مصر کے) بادشاہ اور اس کے نبیوں میں سے نبی اور اس کے دوستوں میں سے ایک دوست (قیارہ پائے ہوئے) تھے۔ ان کو کون فنا کر سکتا تھا۔ جبکہ علم الہی ان کے متعلق یہ تھا کہ

مخلوق کے فائدے ان کے ہاتھوں سے ہوں گے۔ اسی طرح یہود نے قصد کیا کہ مرمیم کے بیٹے عیسیٰ، ہمارے نبی اور ان سب پر درود و سلام ہو۔ کو قتل کر دیں کیونکہ انہوں نے ان سے (محض) اس یہے حسد کیا۔ کہ ان کے ہاتھ پر کھلی نشانیاں اور مجرزے ظاہر ہوتے۔ تو خدا نے بزرگ و برتر نے ان کو وحی بھیجی کہ ان کا ملک چھوڑ کر مصر چلے جاؤ، چنانچہ وہ بھرت فرمائے۔ اور اس وقت ان کی عمر تیرہ سال کی تھی۔ ان کے ایک رشتہ دار نے ان کو لیا۔ اور ان کے ساتھ فرار ہو گیا۔ اور انہوں نے قوت پیڑی اور اطراف میں ان کی شہرت ہو گئی۔ تو (یہود) نے مل کر یہ تجویز پختہ کر لی کہ ان کو مار ڈالیں۔ مگر قابو نہ پاسکے۔ اور امتد تعالیٰ اپنی تجویز پر غالب رہے۔ اور تم ہو، اے دوڑ حاضر کے منافقو! چاہتے ہو۔ کہ مجھے مار ڈالو۔ تمہارے لیے کوئی حکامت نہ ہو۔ تمہارے ہاتھ اس سے قاصر ہیں گے۔ فرمان باری کے کام کرنے اور نافرمانیوں اور بُری باتوں کے چھوڑنے کے لیے اپنی طبیعت کو مجبور کر دے۔ کہ یہی مجبوری (آخر) طبیعت بن جائے گی۔ اپنے خدا نے بزرگ و برتر کے کلام کو سمجھو۔ اور عمل کر دے۔ اور اپنے اعمال میں اخلاص اختیار کر دے۔ ہمارے خدا بزرگ و برتر مسلم ہیں اور ان کا کلام سنا اور سمجھا جاتا ہے۔ دنیا میں ان کا کلام حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے سنا۔ اور آخرت میں لے فرقہ معتزلہ کلام کو حق تعالیٰ کی سبقت نہیں مانا۔ خلیفہ معتصم باہت کے زمانہ میں بعض معتزلی خلیفہ کے مصائب و مقرب بن گئے اور اچھا خاصاً اثر و سوچ پیدا کو لیا تھا۔ چنانچہ امام احمد بن حنبل کو اسی مسئلہ پر حق گوئی کی مزایاں دُرتے کھانے اور درت کی قید رہنا پڑا۔ حضرت عویث عظیمؓ بھی حنبلی المذهب ہیں اور آپ کے زمانہ میں بھی معتزلہ کا یہ شر و فساد چل رہا تھا۔ اور چاہتے تھے کہ امیر المؤمنین کے کافوں میں حضرت مددوح کی تغیر پختہ کر کے ارتذاہ قتل کا حکم نافذ کرائیں۔ یہ انہی کی طرف انتشار ہے اور کلام اور روایت باری تعالیٰ کے مسئلہ کو بلا خوف و جگہ ضاحت فراہم خوب رہتا ہا حق ادا کیا ہے۔

اس کے کلام کو اس کی مخلوق میں سے سب مومن سنیں گے۔ ہمارے رب کی رویت ہو سکتی ہے کہ قیامت میں ان کو اس کو اس طرح دیکھیں گے جیسا کہ آج سورج اور چاند کو دیکھتے ہیں۔ جس طرح آج ان کے دیکھنے میں شک نہیں ہوتا اسی طرح کل (قیامت) کو اللہ کی رویت میں ہمیں کوئی شبہ نہ ہو گا۔ خدا نے بزرگ و برتر کے کچھ ایسے بندے بھی ہیں جو ایک نظارہ کے بد لے جنت اور ما فہما کو پیچ دیتے ہیں۔ جب اللہ تعالیٰ نے اس معاملہ میں ان کی نیتوں کی سچائی کو جان لیا کہ انہوں نے ایک نظارہ کے بد لے جنت کو پیچ دیا ہے تو اپنے دیدار کے نظارے ان کے لیے دلائی کر دیئے اور اپنا قرب ان کے لیے دلائی کر دیا۔ اور جنت کی لذتوں کے معادوں میں اپنے قرب کا مزہ بخشتا۔

اے خدا نے بزرگ و برتر اور اس کے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور اس کے بندوں کو نہ جانے والوں افسوس بتارے پر۔ اپنے دلوں کے پاؤں سے فضل اللہ کے کھانے کی طرف ایک قدم تو بڑھاو۔ کیا تم دیکھتے نہیں کہ کس طرح وہ کھانا میں بتارے سامنے رکھ رہا ہوں۔ تم میں سے جو بھی مجھے بھٹکائے گا۔ اسے خود اس کے کپڑے اور اس کا گھر اور وہ فرشتے بھٹکائیں گے جو اس کے آس پاس ہیں۔ میں بتارے بھٹکانے کی مطلق پرواہ نہیں کرتا۔ جھوٹ کھتے ہو۔ اے منافق۔ اے دجال۔ تم مجسم نفس۔ طبیعت اور خواہش نفس بنا ہووا ہے۔ تم نا محروم عورتوں اور بچوں کے پاس بیٹھتے ہو۔ پھر تم کہتے ہو کہ میں ان کی پرواہ نہیں کرتا۔ جھوٹ کہتے ہو۔ نہ شرع بتاری میں موفق کرتی ہے۔ نہ عقل۔ تم آگ پر آگ اور ایندھن پر ایندھن بڑھا رہے ہو۔ لامحال تم اپنے دین و ایمان کے گھر کو جلا ڈالو گے۔ اس سلسلہ میں شرع کا انکار عام ہے۔ اس میں کسی کا استثناء نہیں۔ ایمان با اللہ۔ معرفت اللہ اور قوت قرب حاصل کرو۔ پھر نہایت اللہ میں

مخلوق کے لیے طبیب بن کر بیٹھو۔ تمہاری خرابی ہو۔ تم کس طرح سانپوں کو بچوڑتے اور المٹ پلٹ کرتے ہو۔ حالانکہ تمہیں سپیرے کافی معلوم نہیں ہے اور تم نے تریاق کھایا ہے۔ اندھا شخص بھلا دوسروں کی آنکھوں کا علاج کیا کرے گا۔ گونگا بھلا دوسروں کو کیسے پڑھائے گا۔ جاہل شخص بھلا دینی تعلیم کیونکر دے گا۔ جسے دربان سے واقفیت نہیں وہ لوگوں کو بادشاہ کے دروازے تک کیسے پہنچائے گا۔ بس۔ بات مت کرو۔ یہاں تک کہ قیامت آئے اور تم عجیب و غریب چیزیں دیکھو۔ اپنے اعمال خالص اشਨد کے لیے کرو۔ ورنہ (ایمان کا) دعویٰ نہ کرو۔ جب تمام تعلقات منقطع کر دو گے اور تب دروازے بند کر دو گے، تب اشند کی جدت اور اس کی نزدیکی راہ تمہارے لیے کھلے گی۔ اور اس تک تمہارے لیے راستہ تیار ہو جائے گا۔ اور سب چیزوں میں تمہیں بلند، بہتر اور روشن چیز حاصل ہو گی۔ یہ دنیافنا ہونے والی، جانے والی اور نہ رہنے والی ہے۔ یہ مصیبتوں، تکلیفوں، نعمتوں اور فخر و کام ٹھکانہ ہے۔ اس میں کسی کی بھی زندگی صاف اور سیدھی نہیں ہوتی خاص کر جب کوئی عقل والا ہو جیسا کہ مثل مشور ہے کہ دنیا میں موت کو یاد رکھنے والے عقلمند کی آنکھ بھی ٹھنڈی نہیں ہوتی۔ جس شخص کے سامنے درندہ منہ کھولے پاس ہی کھڑا ہو وہ قرار کیسے پکڑ سکتا ہے۔ اور اس کی آنکھ کیسے سو سکتی ہے۔ اے غافلوا! قبر بھی منہ کھولے ہے اور موت کا درندہ اور اڑدہ دلوں منہ کھولے ہیں۔ سلطان قدرت کا جلا داپنے ہاتھ میں تلوار لیے ہوئے حکم کا منتظر کھڑا ہے۔ لاکھوں میں کوئی ایک ہوتا ہے جو اس حالت میں بیدار اور بخوبی دار ہوتا ہے۔ جو بیدار ہوتا ہے۔ وہ ہر چیز سے پر ہریز کرتا ہے اور عرض کرتا ہے اے میرے اشند! آپ کو معلوم ہے جو میں چاہتا ہوں۔ یہ (دنیا کی نعمتوں کے ہزاروں) خوان اپنی دوسری مخلوق کو دیجئے۔ میں تو آپ کے خوان قرب سے ایک لفغمہ چاہتا ہوں۔ میں تو وہ چیز چاہتا

ہوں جو خاص آپ کی ہو۔ اے سبب کو شریکِ خدا سمجھنے والے۔ اگر تم توکل کے کھانے کا مزہ چکھ لیتے تو سب کو کبھی شریکِ خدا نہ بناتے۔ اور متوكل بن کر اور اس پر پورا بھروسہ جما گو اس کے دروازے پر بیٹھ جاتے۔ مجھے تو کھانے کی محض دو ہی صورتیں معلوم ہیں۔ یا تو شریعت کی پابندی کے کسب کے ذریعہ۔ یا توکل کے ذریعہ۔ تمہاری خرابی ہو تو تم خدا نے بزرگ و برتر سے نہیں شر ماتے۔ اپنے کسب کو چھوڑتے ہو اور لوگوں سے بھیک مانگتے ہو۔ کسب ابتداء ہے اور توکل انتہا ہے مگر تمہارے لیے تو نہ ابتداء دیکھتا ہوں نہ انتہا۔ میں تمہارے سے حق بات کتا ہوں۔ اور تمہارے سے شر ماتا نہیں ہوں۔ سنو اور مانو۔ اور جھگڑا نہ کرو۔ میرے سے جھگڑنا اللہ تعالیٰ سے جھگڑنا ہے۔ نماز کی پابندی کرو۔ کیونکہ یہ تمہارے اور تمہارے پر دردگار کے درمیان ایک جھوڑ ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جب مومن نمازوں میں داخل اور اس کا دل اپنے خدا نے بزرگ و برتر کے سامنے حاضر ہوتا ہے تو اس کے ارادگرد "لا" کے بعد "حول" کی ضرب مار دیتے ہیں اور فرشتہ اس کے چاروں طرف کھڑے ہوتے ہیں اور اس پر آسمان سے برکت نازل ہوتی ہے اور حق تعالیٰ اس کی وجہ سے فرشتوں پر فرش کرتے ہیں بعض نمازوں کی یہ شان ہوتی ہے کہ ان کا دل حق تعالیٰ کی طرف اس طرح پھیخ جاتا ہے۔ جیسے کہ پرندہ کو پنجرہ میں بند کر دیا جاتا ہے۔ جیسے بچہ کو ماں کا ہاتھ پھیپخ لیتا ہے۔ چنانچہ اس کو اپنی پسندیدہ چیزوں اور معلوم باتوں سب سے اس طرح بے خبری ہو جاتی ہے کہ اگر اسے کاٹ دیا جائے۔ ٹکڑے کر دیا جائے اسے جنم ہو۔ اس قسم کی بات ایک بزرگ سے منقول ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے بھانجے حضرت عواد بن زبیر بن عوام رحمۃ اللہ علیہ تابی (اور حضرت اسما رضی اللہ عنہا کے صاحبزادے تھے) تھے۔ ان کے پاؤں میں گوشۂ خور (چھوڑا) ہو گیا۔ اس

پر (طبیب کی طرف سے) اُن کو حکم ہوا کہ پاؤں کا کاٹ دینا ضروری ہے۔ ورنہ تو یہ سارا بدن کھا جائے گا۔ آپ نے طبیب سے فرمایا جب میں نماز میں مشغول ہوں تو اسے کاٹ دو۔ چنانچہ اس نے اسے اس وقت کاٹ دیا جب وہ سجدہ (کی حالت) میں تھے۔ آپ کو تکلیف محسوس نہ ہوئی۔ تم پہلوں کے مقابلہ میں دیوانے ہو۔ تم صرف بات ہو۔ بے عمل صورت ہو۔ بے معنی منظر ہو۔ بغیر اطلاع افسوس تم پر۔ لوگوں کی مدرج سرائی پر مغزور نہ ہو۔ جس چیز میں اور جس حال پر تم ہو تو تم خوب جانتے ہو۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ بلکہ خود انسان اپنے نفس سے زیادہ واقف ہے تم عوام کے نزدیک کتنے اچھے ہو۔ اور خواص کے نزدیک کتنے بُرے ہو۔ ایک بزرگ نے اپنے دوستوں سے فرمایا۔ جب تم پر ظلم کیا جائے تو تم ظلم نہ کرو۔ اور جب تمہاری مدرج کی جائے تو تم خوش نہ ہو۔ اور جب تمہاری مذمت کی جائے تو غمگین نہ ہو۔ اور جب تم کو جھپٹلایا جائے تو غصہ ملت کرو۔ اور جب تمہارے سے خیانت کی جائے تو تم خیانت نہ کرو۔ یہ کتنی اچھی نصیحت ہے۔ ان کو نفع و خواہشات کے ذبح کر دینے کا حکم فرمایا۔ یہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد سے اخذ کیا گیا ہے کہ میرے پاس جبریل علیہ السلام آئے اور کہا۔ کہ حق تعالیٰ آپ سے فرماتے ہیں۔ اس کو معاف کرو جو تم پر ظلم کرے۔ اس سے جوڑو۔ جو تم سے توڑے۔ اور اس کو دو جو تمہیں محروم رکھے۔ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں، کاریگریوں اور مخلوق سے اس کی کارگزاریوں پر عذر کرو۔ جب تم دنیا سے پرہیز کرو گے اور اس سے تمہاری بے غبیتی ثابت ہو جائے گی تو (دنیا) خواب میں تمہارے پاس سورت کی شکل میں آئے گی۔ تمہاری تواضع کرے گی اور تمہارے سے کہے گی۔ میں تو تمہاری لونڈی ہوں۔ میرے پاس کچھ تمہاری امانتیں ہیں۔ تم اہمیں مجھ سے لے لو۔ تمہارا مقتسوم کم ہے یا زیادہ ایک ایک کر کے گنو ائے گی۔ اور جب تمہاری معرفت الہیہ مضمبوط ہو جائے گی تو

یہ مہماں کے پاس بیداری میں آئے گی جنگ انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کی ابتدائی حالتِ الہام کی بھتی اور دوسری حالت پسچے خواب کی جب ان کی حالت میضبوط ہو گئی تو فرشتہ ان کے پاس ظاہراً آنے لگا۔ کہتا۔ حق تعالیٰ نے مہماں سے یہ فرماتے ہیں اور یہ فرماتے ہیں۔

عقل سیکھو، اور اپنی ریاست کا غور چھوڑو۔ اور آؤ۔ عام لوگوں کی طرح یہاں بیٹھو۔ تاکہ مہماں کے دل کی زمین میں میری باتوں کا نیج اُگے۔ اگر تمیں عقل ہوتی تو تم میری صحبت میں بیٹھتے۔ اور میرے سے ایک لفظ کھا کر قناعت کرتے۔ اور میری سخت کلامی کو براشت کرتے۔ ہر وہ شخص جس کے پاس ایمان ہوتا ہے۔ میرے پاس جماعت ہے اور جس کے پاس ایمان نہیں ہوتا وہ مجھ سے بھاگتا ہے۔ مہماں خرابی ہو۔ ارے۔ تم دوسرے کی حالت کے جانے کا دعویٰ کرتے ہو۔ ہم کس طرح تمیں سچا جانیں۔ حالانکہ تمیں خود اپنے حال کا پتہ نہیں۔ یہ (صریح) جھوٹ ہے۔ اپنے جھوٹ سے توبہ کرو۔ اے ہمارے ائمہ! ہمیں تمام حالتوں میں سچائی نصیب فرمائو۔ اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دے۔ اور ہمیں دوزخ کی آگ سے بچا۔

## نویں مجلس

نفس کو دنیا رکے دھنڈوں کے لیے چھوڑو۔ اور دل کو آخرت (کے کاموں) کے لیے۔ اور (دل کے) بھیڈ کو موٹی کے لیے۔ دنیا سے مطلُّع نہ ہو۔ یہ سجا یا ہو۔ سانپ ہے۔ (پہلے) اپنی سجاوٹ سے لوگوں کو بلا تا ہے۔ پھر ان کو بلاک کرتا ہے۔ اس سے پورے طرح سے رُخ پھیر لو۔ اپنے بزرگ و برتر خدا کی اطاعت میں۔ اپنے نیک بھائیوں کی صحبت اور ان کی خدمت میں اور مزوں سے منزہ پھیرنے میں اخلاص اختیار کو حق تعالیٰ کے یہاں تک موحد بنو۔ کہ مہماں کے دل میں ذرہ

برابر بھی کوئی مخلوق باقی نہ رہے۔ اور جس کو توحید قبول نہ کرے۔ ایسی چیزوں کا  
 ارادہ بھی نہ کر دے۔ ہر مرض کی دو احتی تعلایے کو ایک مانے اور دنیا کی محبت سے منہ  
 پھیر لینے میں ہے۔ متمارے میں کوئی خوبی نہیں۔ جب تک تمہیں اپنے نفس سے  
 آگاہی نہ ہو۔ اور اس کو لذت سے باز نہ رکھو۔ یہاں تک کہ باطن کو حق تعالیٰ کے  
 ساتھ اطمینان ہو۔ اپنے نفس کے سر سے مجاہدہ کی لامپتی نہ ہٹاؤ۔ اور اس کی  
 عاجزی سے دھوکا نہ کھاؤ۔ اس کی متمارے سے (کوئی بات۔ قبول کرنے اور) لے  
 لینے سے دھوکہ نہ کھاؤ۔ متماری طرف سے درندہ کے سونے پر دھوکہ نہ ہو۔ کیونکہ وہ  
 تمہیں دکھاتا ہے کہ سویا ہوا ہے۔ حالانکہ وہ شکار کا انتظار کر رہا ہے۔ (کہ پاس  
 آؤے اور وہ) اسے چاڑھائے۔ اس سے اس کی سونے کی حالت میں اسی طرح  
 ڈرتے رہو۔ جس طرح تم اس سے اس کے جانے کی حالت میں ڈرتے ہو۔ اپنے نفوس  
 سے ڈرتے رہو۔ اپنے دلوں کے کندھوں سے ہتھیار نہ اتارو۔ یہ نفس بھلائی کے  
 معاملہ میں اطمینان انکساری۔ عاجزی اور تابعداری کا اخہمار کرتا ہے اور اس کے  
 خلاف پیٹ میں چھپائے رکھتا ہے۔ اس کے بعد اس سے جو نیجہ ظاہر ہو گا۔ اس  
 سے ڈرتے رہو۔ غم زیادہ کرو۔ خوشی کم کرو۔ جو نکدیہ بات (انند تک رسائی) غم اور  
 پریشانی پر مبنی ہے۔ یہی حال بخدا۔ انبیاء و مسلمین علیم الصلوٰۃ والسلام اور بزرگان  
 متقدمین علیم الرحمۃ کا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بڑے غم اور بہت فکر (میں رہنے)  
 والے تھے۔ ہنستے نہ تھے مگر مسکراہٹ سے۔ خوش نہ ہوتے تھے مگر تکلیف سے۔  
 متمارے میں سے عقلمند وہ ہے۔ جو نہ دنیا پر ریکھے۔ اور نہ بچوں۔ بیوی۔ مال۔ کھانے  
 پہنچنے کی چیزوں۔ سواریوں اور عورتوں پر۔ یہ سب ہو سے۔ مون کی خوشی ایمان و  
 یقین اور اس کے دل کی اپنے خداۓ بزرگ و برتر کی نزدیکی کے دروازہ تک  
 رسائی سے ہوتی ہے۔ اپنے دل کی آنکھ رکھو لو۔ اور اس سے اپنے خداۓ بزرگ و

برتر کی طرف دیکھیں کہ تمیں وہ کس نظر سے دیکھتا ہے۔ دیکھو۔ اس نے تمہارے سے پہلے بادشاہوں اور امیروں کو کس طرح ہلاک کیا۔ چیلوں کے بچپڑنے کو یاد کرو۔ جنہوں نے دنیا پر قبضہ کیا اور خوب اس کے مرنے لوٹے۔ پھر یہ ان کے ہاتھوں سے چھین لی گئی۔ اور وہ دنیا سے چھین لیے گئے۔ اور آج عذاب کے جیل خانہ میں قید ہیں۔ ان کے محل مسحار پڑتے ہیں اور ان کے گھر بریاد پڑتے ہیں اور ان کے روپے پیسے تو چلے گئے مگر ان کے اعمال باقی رہ گئے۔ مرنے کے اور جنیازے باقی رہ گئے۔ خوش مت ہو جیل میں خوشی کا کیا موقع۔ تمہاری بیوی، تمہارے بچے اور تمہارے گھر کا حسن اور تمہارے مال کی کثرت تمیں نہ لجھائے۔ اس چیز پر خوش مت ہو جس پر گذشتہ انبیاء، و مسلمین علیم الصلوٰۃ والسلام اور بندگان صاحبین علیم الرحمۃ خوش نہیں ہوتے۔ خدا ے بزرگ و برتر نے فرمایا۔ خوش ہونے والوں کو اشہد پسند نہیں کرتا۔ یعنی دنیا۔ اہل دنیا اور اس کے ماسوئے پر خوش ہونے والوں کو (پسند نہیں کرتا) اور اس سے اور اس کی نزدیکی سے خوش ہونے والوں کو پسند کرتا ہے۔ اشہد والوں کی خوشی ان کا یہ غور و فکر کرنا ہے کہ آنحضرت کے معاملہ میں انہیں کیا کرنا چاہیئے۔ نہ کہ شہوات۔ لذات اور خرافات میں۔ اے ہوں پرست! تمیں اس سے سروکار ہی نہیں کہ تمیں کیا ہونا ہے۔ اے غافلو! آنحضرت میں اس کے لیے سخت عذاب ہے، جس نے اللہ کی اطاعت پر عمل نہ کیا۔ جب بندے کا دل سیدھا ہو جاتا ہے اور وہ سب کو اللادع کہہ دیتا ہے اور ہر چیز کو پس پشت پھینک دیتا ہے تو اسے ملک دنیا اور ملک آنحضرت دونوں حقیر معلوم ہوتے ہیں اور غار اور درندوں کے سامنے ہوتا ہے۔ جنگلی جانوروں سے ملا جلتا ہے۔ اور مخلوق سے بھاگتا ہے۔ اور اپنے نفس کو بیابانوں کی بھوک پیاس اور ہلاکت کے حوالے کرتا ہے۔ اور عرض کرتا ہے۔ کہ اے ہیران و پریشان مخلوق کے رہنا۔

مجھے اپنی راہ بنا دے۔

اے ائمہ ! میرا غم ایک ہی بنا دے ۔ اور یہ نہیں ہوتا، مگر یہ کہ حرام چھوٹے۔  
 آخر مطلق حلال بھی چھوٹے۔ میں تو تجھے مزدوں اور لذتوں، مخلوق اور دنیا اور اسہاب  
 پر اعتماد میں مبتلا دیکھتا ہوں۔ تم نیکوں نیکوں کے حالات کے بارہ میں گفتگو کرتے  
 ہو اور ان کو اپنی ذاتی بتانے کا دعویٰ کرتے ہو۔ تم ہمیں دوسروں کے حال کی خبر  
 دے رہے ہو۔ اور ہم پر اوروں کی حمافی کو خرچ کر رہے ہو۔ کتابوں کا مطالعہ کرتے  
 ہو اور ان سے بزرگوں کی باتیں نکال کر تفسیر کرنے لگتے ہو۔ اور سننے والوں کو یہ  
 وہم ڈالتے ہو کہ یہ تمہارے دل سے، تمہاری وقتِ حال سے اور تمہارے دل  
 کے بولنے سے ہے۔ اے صاحبزادے ! پہلے اُس پر عمل کرو جو انہوں نے فرمایا  
 ہے۔ پھر زبان سے نکالو۔ اس وقت تمہاری بات تمہارے دل کے درخت کا  
 پھل ہو گی۔ یہ بات مخصوص نیکوں کے دیدار اور ان کی باتیں محفوظ کرنے سے نہیں  
 حاصل ہوتی۔ بلکہ جو وہ فرمائیں اس پر عمل کرنے سے اور ان کی صحبت میں بہارت  
 ادب سے اور ان کے بارہ میں حُسْنِ ظن سے اور تمام حالات میں اس کی پابندی  
 سے حاصل ہوتی ہے۔ عوام کو پاؤں سے چلنے کی مقدار پر ثواب ملتا ہے۔ اور  
 خواص کو ان کے فکر کی مقدار پر ثواب ملتا ہے۔ جس کے سارے فکر ایک ہی  
 فکر بن جاتے ہیں۔ حق تعالیٰ مجھی اس کے لیے یکتا ہو جاتے ہیں۔ جب وہ اپنے  
 دل سے غیر ائمہ سے پیغام پھیر لیتا ہے۔ حق تعالیٰ اس کے والی بن جاتے ہیں۔  
 ائمہ تعالیٰ نے اپنی (سچی اور) پچی کتاب (یعنی قرآن مجید) میں ارشاد فرمایا ہے  
 بے شک میرا کار ساز ائمہ ہے جس نے کتاب اتاری ہے وہی نیکوں کا حمایتی  
 ہوتا ہے۔ جب اس بندے کا دل اپنے خدا نے بزرگ و برتر سے مل جاتا ہے  
 تو خدا ہی اس کا معاون اور مونس ہوتا ہے۔ نہ کوئی دوسرا اس کا علاج کرتا ہے

اور نہ کوئی دوسرا اسے مانوس کرتا ہے۔ حضرت داؤد علیہ السلام عرض کیا کرتے تھے۔ اے میرے ائمہ! میں تیرے بندوں کے سب طبیبوں کے پاس ہو آیا ہوں تو سب نے مجھے آپ ہی کا پتہ بتایا ہے۔ اے حیرت زدہ بندوں کے رہنما۔ مجھے اپنا راستہ دکھا۔ جو شخص ائمہ تعالیٰ سے محبت کرتا ہے اس کا دل تو سراپا شوق۔ مکمل سیکھوئی اور کامل فنا بن جاتا ہے۔ اپنے آپ اس کے سارے فنکر ایک ہی فنکر بن جاتے ہیں۔ کشف کی حقیقت پر دوں سے باہر نکلنے کے بعد ہی پوری ہوتی ہے۔ اگر (خدا تک) رسائی چاہتے ہو۔ تو دنیا۔ آنحضرت اور زیر عرش سے لے کر خڑی (نیچے کی گیلی میٹی) تک سب کو چھپوڑ دو۔ سوائے رسول ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساری مخلوقات حجاب ہے۔ چونکہ رسول ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم تو دروازہ ہیں۔ خدا نے بزرگ و برتر نے رسول ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں فرمایا ہے در جو تم کو رسول دے اسے لے لو۔ اور جس سے تمہیں منع کرے اس سے باز آؤ۔ لہذا آپ کی پیر وی پر دہ نہیں بلکہ یہ رسائی کا حیلہ ہے۔

اے صاحبزادے! تمہاری بات سمجھد کی کیسے ہو۔ اور تمہارا باطن کس طرح صاف ہو جب تم مخلوق کو شرک کب خدا بناتے ہو۔ تمہارا کام کیسے نکلے۔ جب تم ہر رات یہی طے کرتے رہتے ہو کہ (صحیح) کس کے پاس جانا اور اس سے راپی مصیبت کی، شکایت کرنی اور بھیک مانگنی ہے۔ تمہارا دل کیسے صاف ہو سکتا ہے جبکہ وہ توحید سے خالی ہے۔ اس میں ذرہ بھر بھی توحید نہیں۔ توحید ایک نور ہے۔ اور خالق سے شرک کرنا نکلدت ہے۔ تم کس طرح فلاح پاسکتے ہو۔ جبکہ تمہارا دل تقویٰ سے خالی ہے۔ اور اس میں ذرہ برا بھی تقویٰ نہیں۔ تم خالق سے محبوب ہو۔ اور سب الاسباب سے اسباب کے حجاب میں ہو۔ مخلوق پر بھروسہ اور اعتماد کر کے محبوب ہو۔ تم خالی دعویٰ ہو۔ حیرت چیز۔ تلچھٹ۔ کسی دعویٰ پر بغیر ثبوت کے

کے کچھ نہیں دیا جاتا۔ (رسانی۔ وصول الی اللہ) صرف دو طرح سے ہی ہو سکتی ہے اول مجاہدہ اور ریاضت (ہر عبادت میں عزمیت اور) مشقت اور محنت والی شق کا اختیار کرنا۔ اور یہی طریقہ بزرگوں میں زیادہ اور مشہور ہے۔ اور دوسری بلا مشقت محض عطا اور یہ (طریقہ) مخلوق میں سے کسی کے لیے نادر ہے۔ ایمان کی محضوری کی حالت میں خاص طور پر اپنی ہی فکر کرو۔ (کہ اس حالت میں) تمہارے پر اپنے گھروں والوں کی۔ اپنے پڑو سیوں کی اور اپنے شہر اور ملک والوں کی (اصلاح کی) ذمہ داری نہیں۔ لیکن ہاں۔ جب تمہارا ایمان مضمبوط ہو جائے۔ تو چہر (پہلے) اپنے اہل دعیاں کی طرف اور پھر عام مخلوق کی طرف نکلو۔ یعنی مجاہد بن کرآن کو راہ راست پر لاؤ۔ تم مت نکلو (مگر اس صورت میں) تم تقوی کی زرہ پہنے ہوئے ہو اور اپنے سر پر ایمان کا خود رکھے ہوئے ہو۔ اور تمہارے ہاتھ میں توحید کی تلوار ہو۔ اور تمہارے ترکش میں دعا کی قبولیت کے تیر ہوں۔ اور تم توفیق الہی کے گھوڑے پر سوار ہو۔ اور تم نے بھاگ دوڑ۔ تلوار بازی اور تیر اندازی سکھی ہوئی ہو رکھا طلبیں کے مشاغل و طبائع کے واقعہ ہو کر جہاں جو طریقہ ارشاد مناسب سمجھو عمل میں لاؤ۔ پھر تم حق تعالیٰ کے دشمنوں پر حملہ کرو۔ تو اس وقت تمہارے پاس (اللہ کی) مدد و معاونت تمہارے چھپوں طفول یعنی دائیں بائیں۔ اور پر۔ نیچے۔ اور آگے چھپے سے آئے گی۔ جس پر تم مخلوق کو شیطانوں (کے ہاتھوں) سے چھین کر حق تعالیٰ کے دروازہ پر لادا لوگے۔ اور جو کوئی اس مقام تک سپرخ جاتا ہے اس کے دل سے سب پر دے اٹھ جاتے ہیں۔ اور اپنی چھپوں طفول میں جد ہر دیکھتا ہے۔ اس کی نظر پار ہو جاتی ہے۔ اور کوئی چیز اس سے چھپی نہیں رہتی۔ وہ اپنے دل کا سر اور پر اٹھاتا ہے تو سرخ اور افلک کو دیکھ لیتا ہے اور جب نیچے گردن جھکتا ہے تو زمین کے سارے طبق اور جتنے جن۔ انسان اور جانور اس میں آباد ہیں سب کو

دیکھ لیتا ہے۔ جب تم اس مقام پر پسخ جاؤ۔ تو مخلوق کو خدا نے بزرگ و برتکے دروازہ کی طرف بلاو۔ اور اس سے پہلے تو تم سے کچھ بھی نہ بننے کا۔ جب تم مخلوق کو بلاو اور تم خود خالق کے دروازہ پر نہ ہو تو تمہارا یہ بلاو انتہارے پر ویال بننے گا۔ تم ہو گے اور گرو گے۔ بلندی چاہو گے اور پست ہو گے۔ تمیں اللہ والوں کے حال کا پتہ ہی نہیں۔ تم مخصوص بک بک ہو۔ تم زبان ہو، بغیر خیال۔ تم ظاہر ہو بغیر باطن۔ تم جلوت ہو بغیر خلوت۔ تم طاقت ہو بغیر رعب۔ تمہاری تلوار لکڑی کی ہے۔ تمہارے تیر (دیا سلاںی) کے تیلے ہیں۔ تم بزدل ہو۔ تمہارے میں کوئی بہادری نہیں۔ ایک معمولی تیر نہیں مار ڈالتا ہے۔ اور تمہارے لیے قیامت برپا کر دیتا ہے۔ اے اللہ! اپنے قرب سے ہمارے دین اور ایمان کو محفوظ فرمائیے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں شکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## دسویں مخلص :-

بندہ جب اپنے نفس اور اپنی نفسانی خواہش سے فنا ہو جاتا ہے تو باعتباً معنی آخرت میں اور باعتبار صورت دنیا میں ہوتا ہے۔ علم الہی کے قبضہ میں اس کی قدرت کے سمندر میں تیرنے والا بن جاتا ہے۔ جب اس پر مخالف کا خوف زیادہ ہو جاتا ہے۔ اور اپنے دل کو خوف کے امن سے کٹتا دیکھتا ہے تو حق تعالیٰ اسے قریب کر لیتے ہیں۔ اور اپنی ذات پہچانوا دیتے ہیں۔ اور اس کو بشارت دیتے ہیں۔ اور اس کے دل کا ڈر جاتا رہتا ہے۔ جیسے حضرت یوسف علیہ السلام نے اپنے بھائی بنیامین سے کیا۔ اُن کی طرف دیکھتا۔ کہ اس کے پیچے جمع ہیں۔ ان کو بھایا۔ ایک ہی جگہ (بیٹھے) کھا رہے رہتے اور اس کو اپنے ساتھ بھایا۔ اور اس کے ساتھ (خود) کھانا کھایا۔ جب کھانے سے فارغ ہوئے۔ تو پوشیدہ طور پر

اشارہ کیا۔ اس سے کہا، میں ہی یوسف ہوں۔ پس وہ خوش ہو گیا۔ پھر اس سے کہا کہ میں تمیں چرانا اور تہمت لگانا چاہتا ہوں۔ تو تم اس مصیبت پر صبر کرنا۔ وجوہ کیفیت اس کی یوسف علیہ السلام کے ساتھ گذری۔ اس کے بھائیوں نے اس پر تعجب کیا۔ اور اس سے یونہی حسد کیا جس طرح پہلے یوسف علیہ السلام سے حسد کیا تھا۔ چنانچہ جب اس کی چوری اور عیب ظاہر ہوا۔ کرامت پیش آئی اور اس کو اپنے نزدیک کر لیا۔ اسی طرح یہ مومن جب اس کو حق تعالیٰ دوست بنایتے ہیں۔ اس کو تکلیفوں اور مصیبوں سے آزماتے ہیں۔ جب وہ ان پر صبر کرتا ہے تو بزرگ اور نزدیکی عنایت فرماتے ہیں۔ بات پہنچنے پر کوشش کی۔ بخار آنے پر بیمار ہی گیا۔ تقدیر اور تکلیف کی (باتیں) پیش آنے پر خاموش رہا۔ امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب کرم اشہد و جہنم نے فرمایا۔ اپنے سے تکلیف دور کرنے اور اپنے یہ نفع اٹھانے کے سلسلہ میں اس طرح رہو۔ گویا تم قبر میں مردہ پڑے ہو۔ پیارا حق تعالیٰ کی نسبت سے سنتا اور دیکھتا ہے۔ اور مخلوق کی نسبت سے وہ انداھا اور بہرہ ہوتا ہے۔ ستحق اس کے حواسِ خمسہ کو گھیر لیتا ہے۔ جسم اس کا مخلوق کے ساتھ ہوتا ہے اور باطنِ خالق کے ساتھ ہوتا ہے۔ اس کے پاؤں زمین پر ہوتے ہیں اور دیکھتے ہیں اور ہم اس کے دل میں فکرِ خدا ہوتا ہے اور لوگ نہیں سمجھتے۔ اس کے پاؤں کو دیکھتے ہیں اور اس کی ہمت کو نہیں دیکھتے۔ اور نہیں اس کے فکر کو۔ چونکہ یہ دوفوں تodel کے خزانہ میں ہوتے ہیں جو حق تعالیٰ کا خزانہ ہے۔ (اس سے اندازہ کرو کہ) تم اس سے کھماں ہو۔ اے جھوٹے! تم اپنے مال، اولاد، فجاہت، مخلوق اور اسباب کے ساتھ شرک پر ڈٹے ہو۔ اور اس پر تم حق تعالیٰ سے نزدیکی کا دعویٰ کرتے ہو۔ (دیکھو) جھوٹ نکلم ہے۔ چونکہ خلکم کی حقیقت چیز کا دوسری جگہ چھوڑنا ہے۔ اپنے جھوٹ سے قوبہ کرو۔ اس سے پہلے کہ اس کی خوستہ تاری

طرف لوٹے جو ائمہ والوں کے ساتھی ہوتے ہیں ان کی صفتیں میں سے تو ہے کہ جب وہ کسی شخص کی طرف نظر کرتے ہیں اور اپنی توجہات اس کی طرف کرتے ہیں اس سے پیار کرتے ہیں اگرچہ وہ منظور (نظر) یہودی، عیسائی یا مجوہی ہو۔ پس اگر علماں ہو تو اس کے ایمان، تقین اور استقلال کو را (اوہ) زیادہ کر دیتے ہیں۔ اے حق تعالیٰ اور اس کے نیک بندوں سے غافلو! مال اور اولاد تمہیں حق تعالیٰ سے نزدیک نہ کریں گے تمہیں اس سے محض تقویٰ اور نیک عمل قریب کرے گا۔ کافر لوگ اپنے مال اور اولاد سے بادشاہوں کے نزدیک ہوا کرتے تھے۔ پھر کہا کرتے تھے۔ اگر حق تعالیٰ نے چاہا تو قیامت کے روز بھی ہم اپنے مال اور اولاد اور فعل سے اس کے نزدیک ہو جائیں گے جس پر حق تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:۔ اور تمہارے مال اور تمہاری اولاد اس قابل نہیں کہ تمہیں کھسی درجہ میں ہم سے نزدیک کر دیں مگر جو ایمان لایا اور نیک عمل کیا۔ ان سب کے لیے ان کے کیے پر دو گناہ ثواب ہے۔ اور وہ (جنت) کے بھراؤ میں ملینا سے (بیٹھے) ہوں گے۔ دنیا میں رہنے اور جینے کی صورت میں اگر تم اپنے مال سے ائمہ کے نزدیک ہو گے تو یہ چیز تمہیں فائدہ دے گی۔ جب تم نے اپنی اولاد کو لکھنا اور (قرآن) پڑھنا اور عبادت کرنا سکھایا اور ارادہ حق تعالیٰ سے نزدیکی کا کیا۔ تو یہ چیز تمہیں تمہاری موت کے بعد تمہیں فائدہ بخشی گی۔ تمہیں خبر دے دی گئی ہے کہ وہ سب چیزیں تم ہو۔ کوئی فائدہ نہ دیں گی۔ اور محض ایمان۔ عمل صالح اور سچائی اور رسولوں۔ کتابوں اور فرشتوں کی تصدیق، فائدہ بخشی گی۔ اس ہونٹ عارف ائمہ اور اس کا رسول اس سے راضی ہوں۔ کا اس سے یہی معاملہ رہتا ہے۔ ہمیں تک کہ اپنے دل کے ساتھ ائمہ تعالیٰ کے پیش ہونے کی اجازت مانگتا ہے۔ اس کے سامنے غلام کی طرح ہوتا ہے۔ جب خدمت کافی ہو جاتی ہے (تو کہتا ہے)

لے استاد مجھے مالک کا دروازہ دکھاو۔ میں اس سے مشغول ہوں۔ اور مجھے ایسی جگہ کھڑا کرو (کہ جہاں سے) میں اس کو دیکھوں۔ میرا ہاتھ اس کی نزدیکی کے دروازہ کی کنڈی میں کر دو۔ تو اس کو اپنے ساتھ لیا اور قریب دروازہ کر دیا۔ پوچھا گھا۔ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم۔ اے پیغام دینے والے۔ اے راہ دکھانے والے۔ اے سکھانے والے۔ ہتھا رے ساتھ کیا ہے۔ تو فرمایا۔ آپ کو اس کے رتبہ کی قدر و منزلت معلوم ہے اور آپ اس کی خدمت سے راضی ہو گئے ہیں۔ یہ ہے۔ پھر اس کے دل سے فرمایا۔ لومٰ ہو۔ اور ہتھا را رب۔ جیسے کہ آپ کے لیے جبریل علیہ السلام نے اس وقت کیا تھا۔ جبکہ آپ کو آسمان تک اٹھایا تھا۔ اور آپ اپنے خداۓ بزرگ و برتر کے قریب ہو گئے تھے۔ یجھے آپ ہیں۔ اور آپ کا رب۔ نیک عمل لاؤ۔ اور پروردگارِ عالم کی نزدیکی اختیار کرو۔ جو جنت والے ہیں وہ دنیا کی مصیبتوں سے اور ناداری۔ بیوی بچوں کی پریشانیوں بیماریوں اور غنوں پر صبر کرنے سے محفوظ (جنت کے) بھر دکوں میں (بیٹھے) ہوں گے۔ موت سے اور بعد میں ایک مرتبہ پھر اس کا پیالہ پیئے اور منکر و نیحر کے سوال جواب سے نذر ہوں گے جنت میں داخل ہو جائیں گے۔ ان کے (داخل ہونے کے) بعد دروازے بند کر دیئے جائیں گے۔ ان کے لیے نکلنامہ ہو گا۔ جنت والوں کی راحت ان کے اُس میں داخل ہونے کے بعد ان کو ہیشہ ہیشہ کے لیے چھپو تی رہے گی۔ لیکن پیارے۔ ان کے دلوں کے لیے کوئی راحت نہیں۔ چاہے وہ لاکھ جنت میں داخل ہوں۔ جب تک وہ اپنے محبوب کو نہ دیکھیں۔ وہ مخلوق کو نہیں چاہتے۔ وہ تو محض خالق کو چاہتے ہیں۔ وہ نعمتوں کو نہیں چاہتے۔ بلکہ منعم (نعمتوں کے دینے والے) کو چاہتے ہیں۔ اصل کو چاہتے ہیں فرع کو نہیں چاہتے ہیں۔ اور وہ

ان کے دل کی زمین باوجود کشادہ ہونے کے تنگ ہو جاتی ہے۔ ان کے پاس مخلوق سے بے خبر کرنے والا شغل ہوتا ہے، جب ان کے دل جنت میں ان کے کامنے کی چیزیں نہیں دیکھتے۔ ایک اشارہ کرتے ہیں جس کی تعبیر نہیں کی جا سکتی۔ ایک طرف اس طرح نکلتے ہیں گویا درندوں۔ بیڑیوں اور قید خانوں کو دیکھتے ہیں۔ جو کچھ اس میں ہے۔ پر دہ۔ وہم۔ عذاب ہے۔ اس سے اس طرح دوڑتے ہیں جس طرح مخلوق درندوں۔ بیڑیوں اور قید خانوں سے بھاگتی ہے۔ اپنی امید کو کوتاہ کرو۔ اپنی حرص کو کھم کرو۔ رخصت ہونے والے ایسی نماز پڑھو۔ میرے پاس رخصت ہونے والے کی طرح حاضر ہو۔ پس اگر نہیں ایک اور دن کی حاضری میں موت آگئی تو یہ تمہارے حساب سے ہوگی۔ کسی مومن کیلئے مناسب نہیں کہ وہ سوئے۔ مگر یہ کہ لکھی ہوئی وصیت اس کے سر کے نیچے ہو۔ چونکہ اگر حق تعالیٰ نے اس کو اس کی نیند میں ہی اٹھایا تو لوگ اس کی موت کے بعد جانیں کہ اس میں کیا ہے۔ اور اس پر رحم کیا جائے۔ تمہارا کھانا رخصت ہونے والے کا کھانا ہونا چاہیئے۔ تمہارا اپنے بیوی بچوں میں بیٹھنا رخصت ہونے والے کا بیٹھنا ہونا چاہیئے۔ تمہاری اپنے بھائیوں اور دوستوں سے ملاقات رخصت ہونے والے کی ملاقات ہونی چاہیئے۔ اور ایسا کیوں نہ ہو جبکہ تمہارا معاملہ دوسرے کے ہاتھ میں ہے۔ مخلوق میں ایک دوسری فرد ہوتے ہیں۔ جن کو معلوم ہو۔ کہ ان سے یا ان کے لیے کیا ہونے والا ہے۔ انہیں کس وقت مرنا ہے۔ یہ بات ان کے دلوں میں ہوتی ہے۔ اس کو اس طرح سامنے دیکھتے ہیں جس طرح تم نفس کو دیکھتے ہو۔ ان کی زبان میں اس کو بیان نہیں کرتیں۔ سب سے پہلے اس باطن کو واقفیت ہوتی ہے اور باطن قلب اور قلب مسلمہ کو مطلع کرتا ہے اور وہ اس کو چھپاتا ہے۔ اس پر اس کی اجازت کے بغیر اور اس کی دل کی خدمت بغیر کسی کو مطلع نہیں کرتا اور اس کا تھام

اس کے ساتھ ہوتا ہے۔ یہاں تک مجاہدوں اور ریاضتوں کے بعد رسانی ہوتی ہے اور جو اس مقام تک پہنچ جائے وہ زمین میں حق تعالیٰ کا نائب اور اس میں اس کا خلیفہ ہوتا ہے۔ یہ محبیدوں کا دروازہ ہے۔ اس کے پاس دلوں کے خزانوں کی کنجیاں ہیں جو حق تعالیٰ کے خزانے ہیں۔ یہ چیز مخلوق کی عقل سے بالا ہے۔ جو اس سے ظاہر ہوتا ہے۔ اس کے پہاڑ کا ایک ذرہ ہے۔ اور اس کے سمندر کا ایک قطرہ ہے اور اس کی روشنی سے ایک چراغ ہے۔ اے میرے ائمہ! میں آپ سے عذر کرتا ہوں۔ اور اس کی قدرت کمال بلیکن جب میں اس درجہ تک پہنچ گیا۔ تو تم سے غائب ہو جاتا ہوں۔ چنانچہ میرگدیل کے مقابلہ میں کوئی چیز باقی نہیں رہتی جو اس کی طرف عذر کرے اور اس سے محفوظ رکھے۔ یہ دل جب صحیح ہو جاتا ہے اور ائمہ تعالیٰ کے دروازہ پر اپنے پاؤں جماليتا ہے تو تجوین کے صحراء اور اس کی وادیوں میں گر پڑتا ہے۔ اور اس کے سمندر میں کبھی اپنے کلام سے ہوتا ہے اور کبھی اپنی ہمت سے۔ اور کبھی اپنی نظر سے (یہ سب) ائمہ تعالیٰ کا فعل ہو جاتا ہے۔ اور وہ ایک طرف علیحدہ ہو جاتا ہے۔ اس کے بقایا کو وہ باقی رکھتا ہے۔ تم میں مختارے ہیں جو اس کو مانیں۔ اور تم سے اکثر اس کو ایمان سے جھٹکاتے ہیں۔ یہ ولایت ہے اور اس پر عمل کرنا منتہی ہے۔ بزرگوں کے حالات سے محسن منافق۔ وجہ اور اپنی نفسانی خواہشات کا سوار ہی انکار کرتا ہے۔ یہ بات صحیح اعقاد پر مبنی ہے۔ پھر (شریعت) کے حکم کے ظاہر پر عمل کرنے پر۔ عمل معرفت الہی کا وارث بنادیتا ہے۔ علم اس کے اور اس کے پروردگار کے درمیان (ذریحہ ہوتا) ہے۔ اس کے ظاہر اعمال باطنی اعمال کے پہاڑ کی نسبت سے ذرہ بھر ہوتے ہیں اس کے اعضا کو سکون ہوتا ہے مگر دل کو سکون نہیں ہوتا۔ اس کا سر سوتا ہے اور اس کے دل کی آنکھیں نہیں سوتیں۔ اپنا دل سے عمل اور ذکر کرتا ہے۔ اور

وہ سویا ہوتا ہے۔ تم دنیا کو کب سچانے ہو۔ کہ اس کو چھوڑ دو۔ اور اس کو طلاق دینے والے بنو۔ تم اپنے بھائیوں سے حسد کرنے کو اور جو چیزان کے ہاتھوں میں ہے۔ اس کی تمنا کرنے کو کب چھوڑتے ہو۔ تمہاری خرابی ہو۔ تم اپنے مسلمان بھائی سے اس کی بیوی۔ اس کے بچے۔ اس کے گھر پر اور جو کچھ اس کے ہاتھ میں دنیا سے ہے اس پر حسد کرتے ہو۔ اور یہ تو ایک بنی بنائی چیز ہے۔ اور اس میں تمہارا کوئی حصہ نہیں ہے۔ تم اس کی بیوی کی تمنا کرتے ہو۔ اور حالانکہ وہ تو دنیا اور آخرت میں اسی کے لیے ہی بنائی اور پیدا کی گئی ہے۔ تم رزق کی فرائی کی تمنا کرتے ہو۔ حالانکہ علم الہی میں اس کی شیخی پہلے ہی ہو چکی۔

چونکہ تم وہ بیزیر چاہتے ہو۔ جو تمہارے لیے نہیں لمحی گئی۔ دنیا کی طلب میں تم کتنی محنت اٹھاتے ہو اور کتنا لایخ کرتے ہو۔ حالانکہ تمہارے لیے تو اس کا وہی حصہ ہے۔ جو تمہارے لیے لمحا گیا۔ اے ہمارے ائمہ! ہمارے دلوں کو ان کی غفلتوں سے بیدار کر دیجئے۔ ہمیں اپنے لیے بیدار کر دیجئے۔ اور ہمیں اپنی خدمت کے لیے کھڑا کر دیجئے۔ اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## گیارہویں مجلس

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ ہر چیز میں اس کے ماہرین سے مدد لو۔ یہ عبادت اور خوبی ہے۔ اور اس کے ماہرین اعمال کے نیک اور احکام پر عمل کرنے والے ہوتے ہیں۔ عمل کرنے والے مخلوق کو اس کی معرفت کے بعد رخصت کرنے والے ہوتے ہیں۔ مخلوق میں رہ کر اپنے دلوں اپنے بھیوں اور اپنے معنوں کی طرف بڑھ کر اپنی جان۔ اپنے مال۔ اپنی اولاد

اور تمام ماسوائے ائمہ سے بھاگنے والے ہوتے ہیں۔ اور ان کے دل جنگلوں اور بیابانوں میں ہوتے ہیں۔ اور ان کے دل اسی حالت میں رہتے ہیں۔ کہ ان کے بازو مضبوط ہو جاتے ہیں تو اس آسمان کی طرف نظر کرتے ہیں جس کی انہیں ہوتی ہے سچران کے دل اڑتے ہیں اور حق تعالیٰ کے ہاں پہنچتے ہیں۔ چنانچہ وہ ان میں سے ہو جاتے ہیں جن کے بارہ میں حق تعالیٰ نے فرمایا۔ کہ ”وہ سب ہمارے نزدیک پہنچنے ہوئے نیک لوگوں میں سے ہیں“ مونمن ڈرتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے باطن کو امان تحریر کر دی جاتی ہے۔ پس اس کو اپنے دل سے پھپاتا ہے۔ اور اس کو اس سے مطلع نہیں کرتا۔ اور یہ رکے رکے ہوتے ہیں۔ افسوس بدنصیبی ہمارے پر۔ اے مخلوق کے ذریعہ سے شرک کرنے والے۔

تم بہت سے ایسے دروازے کھٹکھٹاتے ہو۔ جن کے پچھے ہمارے گھر نہیں۔ بہت دفعہ لوہا بغیر آگ کو طتتے ہو۔ نہ ہی نہیں عقل، نہ ہی نہیں فکر، نہ ہی نہیں تدبیر خرابی ہو۔ ہماری میرے نزدیک ہو جاؤ اور میرے کھانے سے ایک لقمه کھاؤ۔ اگر تم نے میرا کھانا چکھ لیا تو ہمارا دل اور ہمارا باطن مخلوق کے کھانے سے باز رہے گا۔ یہ ایسی چیز ہے جو کپڑوں، گوشت کی بوٹیوں اور کھالوں کے پچھے دلوں میں ہوتی ہے۔ اور یہ دل نہیں سنبھولتا۔ جب تک مخلوق کے گھروں میں سے کوئی باقی ہو۔ اور یقین بھی صیحہ نہیں ہوتا۔ جبکہ دل میں دنیا کی محبت کا ایک ذرہ بھی ہو۔ جب ایمان یقین اور یقین معرفت بن جاتی ہے اس وقت معرفت حق تعالیٰ کے لیے سمجھی ہوتی ہے۔ اسی روں کے ہاتھ سے لیتا ہے۔ اور فقیروں کی طرف لوٹا دیتا ہے۔ باورچی خانہ کا (مالک) بن جاتا ہے۔ رزق اور روزی ہمارے دل اور باطن کے ہاتھ پر بٹتی ہے۔ ہمارے یہ کوئی بزرگی نہیں۔ اے منافق! کہ تم ایسے ہو جاؤ۔ خرابی ہماری۔ ائمہ کے سلسلہ سے ہماری بھی پر بھیز گا۔ راہبد۔ عالم

بزرگ کے ہاتھ پر نہ تربیت ہوئی۔ نہ تعلیم۔ خرابی تمہاری۔ تم بلا کسی چیز کے کچھ  
 چاہئتے ہو۔ یہ تمہارے ہاتھ نہ پڑے گی۔ جب دنیا بھی بلا محنت و مشقت حاصل  
 نہیں ہوتی تو (کوئی چیز) امداد تعالیٰ کے ہاں کس طرح۔ کہاں تم اور کہاں وہ لوگ  
 جن کی امداد تعالیٰ نے کھڑت عبادت کے سلسلہ میں اپنی کتاب میں تعریف  
 کی ہے۔ چنانچہ فرمایا:۔ ”رات کو بہت کم سوتے ہیں اور صبح کے وقتوں میں بخشش  
 مانگتے رہتے۔ جب امداد نے انہیں اپنی عبادت میں سچا چانداں تو ان کے یہے اپنے  
 فرشتوں میں سے ایک کو گھٹا کر دیا۔ جوان کو ان کے بستر دل سے اٹھاتا ہے۔  
 نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ امداد تعالیٰ جبریل علیہ السلام سے فرماتے ہیں۔  
 اے جبریل! فلاں کو اٹھا دے اور فلاں کو سُلادے۔ امداد والے جب بیدار  
 ہو جاتے ہیں تو ان کے دل حق تعالیٰ کی طرف بڑھتے ہیں۔ نیند میں وہ چیزیں  
 دیکھتے ہیں جن کو حالت بیداری میں نہیں دیکھا ہوتا۔ ان کے دل اور ان کے  
 باطن ایسی چیز دیکھتے ہیں جس کو وہ بیداری میں نہیں دیکھتے۔ روزے رکھتے ہیں  
 نمازیں پڑھتے ہیں۔ اپنی جان سے کوشش کرتے ہیں۔ (ملحوظ) سے زیادہ رُخ  
 پھرتے ہیں۔ طرح طرح کی عبادت کر کے دن کو رات کر دیتے ہیں۔ یہاں تک  
 کہ ان کو جنت حاصل ہو جاتی ہے۔ جب انہیں یہ حاصل ہو جاتی ہے۔ انہیں  
 بتایا جاتا ہے کہ ایک راہ اور بھی ہے اور وہ حق تعالیٰ کے چاہئنے کی ہے۔  
 چنانچہ ان کے اعمال دلوں کے مطابق ہو جاتے ہیں۔ جب حق تعالیٰ مل جاتے  
 ہیں تو قرار پڑتی لیتے ہیں۔ اور اس کے ہاں جم جاتے ہیں جو اپنے مطلوب کو جان  
 لیتا ہے تو اس پر اپنی طاقت کا خرچ کرنا آسان ہو جاتا ہے اور وہ حق تعالیٰ  
 کی طاعوت میں کوشش کرتا ہے۔ اس واسطے میں مشقت میں ہی رہتا ہے۔  
 یہاں تک کہ اپنے خداۓ بزرگ دبر تر سے ملاقات کرتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ

علیہ وسلم نے فرمایا۔ حب آدمی مر جاتا ہے اور قبر میں داخل ہو جاتا ہے تو منکر نیک اس سے سوال کرتے ہیں وہ جواب دیتا ہے۔ بھر اس کی روح کو بارگاہ خداوندی کی طرف جانے اور اس کو سجدہ کرنے کا حکم ہوتا ہے اور اس روح کے ساتھ فرشتوں کی ایک جماعت ہوتی ہے۔ وہ اس کو لیتی ہے، اور اس کے لیے ان باتوں سے پرداہ احتیاطی ہے جو اس سے چھپی ہوئی تھیں۔ بھر اس کو نیکوں کی روحیں کے ساتھ جنت میں لے جایا جائے گا۔ چنانچہ اور بہت سی روحیں استقبال کریں گی۔ اور اس سے حالات اور دنیا کے دھنڈوں کا پوچھیں گی، پس جو چیز اس کو معلوم ہوگی ان کو خبر دے گی۔ فلاں نے کیا کیا۔ وہ کے گی وہ تو مجھ سے پہلے مر چکا۔ اس پر وہ کہیں گی۔ وہ ہمارے تک تو نہیں پہنچا۔ لاحول ولا قوۃ الا با شدۃ العلیٰ لاعظیم۔ اس کو اس کی ماں ہاویہ (دوزخ) کے پاس لے کر چلے گئے تھے۔ بھر اس نیک روح کو سبز پرندہ کی پوٹ میں ڈال دیں گے۔ وہ جنت میں کھاتی بھرا کرے گی۔ اور آسمان کے نیچے لٹکے ہوئے پنجرہ میں پناہ لیا کرے گی۔ اکثر مونین علیہم السلام کی ملاقات کی یہ صورت ہوئی کرے گی۔ اے اشہد! ہمیں ان میں سے کر دے۔ اور ہمیں ان کے جیتنے کی طرح جیتا رکھ۔ اور ہمیں ان کی سی موت مار۔ آمین۔

## پارھویں محفلس ہے

اے فقیر و اے مصیبتوں میں مبتلا ہونے والو! موت اور اس کے بعد کی چیزوں کو یاد کرو۔ تمہارا افلاس اور بتاری مصیبتوں ہلکی ہو جائیں گی اور بتارے یہے دنیا کو چھوڑنا آسان ہو جائے گا۔ میری پر بات قبول کرو۔ چونکہ میں نے اس کو آزمایا ہوا ہے۔ اور اشہد والوں (کی راہ) چلنے والے تو ذات خداوندی کے علاوہ

(کچھ بھی) نہیں چاہا کرتے۔ جنت سے اٹھتے ہیں اور جنت کے پیدا کرنے والے کے سامنے جا کھڑے ہوتے ہیں۔ ان کے پہلو بستروں سے الگ رہتے ہیں (محن) اس کی ذات اور اس کی خوشنودی کی طلب میں۔ ان کے دلوں اور ان کی امنگوں کے درمیان رکاوٹ ہوتی ہے۔ ان کے (سامنے) ان کی ہمتوں کی بات آتی ہے۔ ان کی دکانوں کو بند کر دیتی ہے۔ اور ان کو دیانوں اور بیانوں میں بسا دیتی ہے۔ ان کو قرار نہیں ہوتا۔ نہ ان کی رات رات ہوتی ہے۔ اور نہ ان کا دن دن ہوتا ہے۔ ان کے پہلو ان کے بستروں سے الگ ہو لیتے ہیں۔ ان کے دل گرم بھٹی میں دانہ کی طرح ہوتے ہیں۔ جدا ہوتا ہے اور اس سے بھاگتا ہے۔ ان کے دل محاسبہ، مناقشہ اور مخالفت کی فکر کی بھٹی میں ہوتے ہیں۔ وہی اذلی عقل اور سمجھ دا لے ہوتے ہیں۔ جنہوں نے دنیا اور دنیا والوں کو پہچانا۔ اور اس کی چال بازیوں میکرو فریب۔ جادو گریوں۔ سحر آفرینی۔ بے وفا یوں اور اس کے اپنے بیٹوں کو ذبح کرنے کو خوب جانا۔ اسے والوں کے دلوں کو پکارا گیا۔ تو ان کے پہلو ان کے بستروں سے الگ ہو گئے۔ یعنی صورتوں کی باتیں سننے کے بعد اپنے عیبوں کی باتیں بھی سنیں۔ پتھروں کی باتیں سننے کے ساتھ ساتھ پرندوں کی بھی باتیں سنیں۔ حق تعالیٰ کی بعض باتوں میں سے یہ بات بھی سنی۔ جھوٹا ہے۔ جس نے میری محبت کا دعویٰ کیا اور جب رات پڑی تو مجھ سے غافل ہو گیا۔ اس موافق (گویا قول اور فعل کے تضاد سے) سے شرمندگی محسوس کرو۔ شرم کرو۔ دوسری طرف اسے والوں کا قوی حال رہا) کہ رات کی تاریخی میں صدق و صفا کے ساتھ اس کے حضور کھڑے ہو گئے۔ اور آنسوؤں کو اپنے رخساروں پر چھوڑ دیا اور اس کو اپنے آنسوؤں سے ہی مخاطب کیا اور (عبادت) کے رو سے ڈر کر اور (عبادت) کی قبولیت کی امید کر کے خوف درجا (ڈر اور امید) کی منزل میں داخل ہو گئے۔

اے لوگو! (شریعت) کے اس ظاہر حکم میں داخل ہو جاؤ۔ خدا نے بزرگ دبر تر کی کتاب اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت پر عمل کرو۔ اور اپنے اعمال میں اخلاص اختیار کرو۔ بچرہ دیکھو، کہ تم اس کے لطف و کرامت اور خوشگوار گفتگو سے کیا کچھ دیکھتے ہو۔ اے یقینی طور پر مجرمو۔ اے بد نصیبو! آگے بڑھو۔ اے دوڑنے والو! لوٹو مصیبتوں کے تیروں سے مت بھاگو۔ یہ محنن اور ہام ہیں (ذرا) ڈٹو۔ اس قسم کی بات اور اس کی شہرت کے لیے تم کافی (ثابت) ہو چکے ہو۔ ڈٹے رہو۔ مہماں سے علاوہ، حکی پر کوئی پیغیز نہ پڑے گی۔ اس کا ٹھکانہ تو صدیقین (سچوں) کے دل ہیں۔ تم اس کے اہل نہیں ہو۔ نہ ہی وہ مہماں سے لیے ہیں۔ اور نہ ہی تم ان کے لیے ہو۔ تم تو (محنن) نظارہ کرنے والے اور پچھے آنے والے ہو۔ پس اہم والوں کے عدد زیادہ کرو۔ اور جو اہم والوں کے عدد کو زیادہ کرے گا وہ انہی میں سے ہو گا۔ سر کی آنکھ سے دنیا کی طرف دیکھا جاتا ہے اور دل کی آنکھ سے آخرت کی طرف دیکھا جاتا ہے۔ اور باطن کی آنکھ سے حق تعالیٰ کی طرف دیکھا جاتا ہے۔ سر کی آنکھ سے دنیا سے بے پرواہ ہو جاتا ہے۔ اور دل کی آنکھ سے آخرت سے بے پرواہ ہو جاتا ہے۔ اور باطن کی آنکھ دنیا اور آخرت میں حق تعالیٰ کے ساتھ باقی رہتی ہے۔ چونکہ یہ دنیا اور آخرت میں اس کی طرف دیکھتی ہے جس مومن کی یہ شان ہوتی ہے۔ جب آبادی ہیں ہوتا ہے تو آبادی والوں کے لیے رحمت ہوتا ہے۔ اگر وہ نہ ہو تو آبادی اس طرف سے دھنس جائے۔ اور اگر آبادی والوں پر دیواریں کھڑی رہیں۔ اس کو سچا جانیں اور اس پر ایمان لا لیں اور وہ بلند ہو۔ دشمنی کرنے والے ان جاہلوں کے ساتھ ہوں گے جنہوں نے انبیاء، و مرسیین علیهم الصلوٰۃ والسلام کو قتل کیا۔ اور ان کے دشمن اپنے پروردگار سے دور اٹ میں پھینکے ہوں گے۔ اے اہم! ہم پر

ادر ان پر مہربانی کیجئے اور ہمیں اور ان کو ہدایت دیجئے۔ آمیں  
 اے دنیا کے عیش و آرام سے فائدہ اٹھانے والوں ! عنقریب اس سے اس کا  
 آرام علیش علیحدہ ہو جائے گا۔ ایک شاعر نے کیا عمدہ بات کی سنا کہ (آج)  
 ہمیں (آواز) سennے کا مقدور ہے۔ تم نہیں سمجھتے۔ وہ فوت ہونے والی ہے۔ بلکہ جو  
 چاہے کھاؤ۔ اور اپھی طرح جیو۔ چونکہ ان سب کے بعد آخر موت ہے۔ عنقریب  
 ہم تارا مال اور ہم تاری زندگی فنا ہو جائے گی۔ اور ہم تاری (ان تھوں) کی روشنی کم  
 ہو جائے گی اور ہم تاری عقل میں فتو واقع ہو جائے گا۔ اور ہم تارا کھانا پینا کم ہو  
 جائے گا اور تم مزوں کی پیزیوں کو دیکھو گے۔ لیکن ان میں سے کچھ بھی کھانے  
 کے قابل نہ ہو گے۔ ہم تاری بیوی اور ہم تارا بچہ تم سے لبغض رکھتے ہیں۔ اور ہم تاری  
 موت کی متناکر تے ہیں۔ ہمیں رنج و غم کا سامنا ہو گا۔ اور دنیا چلی جائے گی اور  
 آخرت ہمارے سامنے آئے گی۔ بھرا سب وقت اگر ہم تارے پاس کوئی نیک عمل  
 ہو گا تو ہم تارا استقبال کرے گی اور ہمیں اپنے سینے سے چھٹائے گی اور اگر نیک  
 عمل نہ ہو تو ہم تاری جگہ ہو گی اور آگ ہم تاری سیلی ہو گی۔ یہ ہوس نہیں؟

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے کہ جینا تو آخرت کا جینا ہے اور  
 اس کو اپنی ذات اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے لیے دہرا�ا کرتے۔ مجھ سے سیکھو۔  
 اے جاہلو۔ میری پیر دی کرو۔ بلاشبہ میں ہمیں شیکی کی راہ کی ہدایت کروں گا۔  
 ہم تاری خرابی ہو تم میری ارادت کا دعویٰ کرتے ہو اور اپنا مال مجھ سے چھپاتے ہو۔  
 تم اپنے دعویٰ میں بھوٹے ہو۔ مرید کے پاس اپنے پیر کے مقابلہ میں نہ کرتا ہوتا  
 ہے نہ پگڑی اور نہ سونا ہوتا ہے اور نہ ملکیت۔ اس کے مقابل پر محض وہ کھاتا  
 ہے جس کے کھانے کا اسے حکم ہوتا ہے۔ وہ اس سے فانی ہوتا ہے۔ اس کے  
 امر و منی کا منتفع ہوتا ہے۔ جانتا ہے کہ یہ اس کے ہاتھ پر امداد تعالیٰ کی مصلحت ہے۔

تم اپنے پیر پر تھمت لگاتے ہو۔ جب تم اسے ہی صحیح نہیں سمجھتے تو اس کی ارادت اور صحبت تمہارے لیے صحیح نہیں۔ بیمار جب اپنے معالج پر ہی تھمت لگاتا ہے تو اس کے علاج سے اچھا نہیں ہوتا ہے۔ جو کام تمہاری مدد نہیں کرتا اس میں مت لگو کہیں وہ بھی رہ جائے جو تمہاری مدد کرتا ہے۔ دوسرے کے حالات اور ان کے عیوب کا ذکر ایسی چیزوں میں سے ہے جو مدد نہیں کرتیں۔ اور اپنے نفس کے طلاق کا ذکر ایسی چیزوں میں سے ہے جو تمہاری مدد کرتی ہیں۔ نفس۔ خواہش نفسانی اور طبیعت سے رفاقت کرو۔ پیر کی ساری بات ان کے حق میں نہیں۔ خلاف ہوا کرتی ہے۔ مرید اندھیرے میں ٹھوٹنے والے کی طرح ہوتا ہے۔ نہیں جانتا۔ اس کے ہاتھ میں کیا ہے۔ جب نفس مطمئن ہو جاتا ہے تو اس سے خواہش نفسانی اور طبیعت کی آگ بجھ جاتی ہے۔ عقل حرکت میں آتی ہے اور ایمان مصبوط ہو جاتا ہے۔ سکون ہوتا ہے اور حق اور باطل میں تیز ہو جاتی ہے۔ چنانچہ باطل سے باز رہتا ہے۔ اور حق کی باتیں کرتا ہے۔ چراں کو حکم ہوتا ہے تو اس پر عمل کرتا ہے۔ اور اس کے تابع ہو جاتا ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی امر اور نبی میں اتباع کرتا ہے۔ چونکہ حق تعالیٰ کی سنتا ہے۔ جو ارشاد فرماتے ہیں۔ "اور جو تم کو رسول دے۔ سو وہ لے لو۔ اور جس سے تم کو منع کرے۔ سو باز رہو۔"

یہ حکم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے تمام اور نواہی میں عام ہے۔ پس جب ان کے حکم کو بجا لاتا ہے اور لغزشوں میں ان کی منع کی ہوئی چیزوں سے باز رہتا ہے تو اس وقت متوقی مسلمان بن جاتا ہے۔ جب اس میں پختہ ہو جاتا ہے تو عارف باللہ بن جاتا ہے۔ اس کے پاس سکون اور خاموشی ہوتی ہے اور جو کچھ اس کے دل میں ڈالا جاتا ہے۔ اس کی طرف کان کرتا ہے۔ اس کے پاس

دائمی گفتگو، دائمی سما عنعت اور دائمی فرحت ہوتی ہے۔ اے ائمہ! ہمیں اپنے نزد یہی کامزہ۔ اپنی بات چیت کی خوشگواری اور اپنی ذات سے خوشی نصیب فٹائیے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## تیرھویں مجلس

جس کی مخلوق سے بے رغبتی صحیح ہو جاتی ہے، اس سے ائمہ والوں کو صحیح طور پر رغبت ہو جاتی ہے اور وہ اپنی بات چیت میں بھی اختیار کر لیتا ہے۔ اور اس لحاظ سے جب دل کی بے رغبتی مخلوق سے صحیح ہو جاتی ہے۔ اور سوائے قرب خداوندی کے مساوائے ائمہ سے باطن کی بے رغبتی صحیح ہو جاتی ہے تو۔ قرب (اللہی) دنیا میں اس کا دوست ہوتا ہے۔ اور آخرت میں اس کا رفیق ہوتا ہے۔ جب تم مخلوق کو جان لو گے۔ وہ ائمہ کو جان لے گا۔ اور ائمہ والوں کو اور ان کی صفتتوں کو تم اپنی طرف سے خوب اچھی طرح بچان لو گے۔ تمہارے پاس سے انسان اور جن معدوم ہو جائیں گے۔ اور فرشتہ تمہارے دل کو ایک ڈوبڑی صفت دے دے گا۔ اور اسی طرح تمہارا باطن تمہارے وجود کے اس چھلکے سے علیحدہ ہو جائے گا جو بنی آدم کی عادت ہے۔ حکم ہو گا۔ تو تمہارے پر کرتا ہو جائے گا۔ تو تم اپنے نفس کی بات مخلوق خداوندی کی بات سے دا قف ہو جاؤ گے اور علم و حجی آئے گا۔ پس وہ تمہارے دل اور باطن پر کرتا بن جائے گا۔ اپنی خانقاہ میں جہالت کے ساتھ علیحدہ ہو کر نہ بیٹھ جاؤ۔ چونکہ جہالت کے ساتھ علیحدہ ہونا پورا فساد ہے۔ اسی واسطے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ پہلے دین کی سمجھ پیدا کرو۔ پھر علیحدہ ہو کر بیٹھو۔ تمہارے لیے مناسب نہیں کہ اپنی خانقاہ میں علیحدہ ہو کر بیٹھ جاؤ اور زمین کی سطح پر ایک ایسا بھی ہو جس سے تم ڈرتے ہو اور اس سے

امید بھی لگائے ہوئے ہو۔ سوائے ذات وحد کے خوف کے اور ایک ہی خوف کے تمہارے لیے کوئی خوف مناسب نہیں۔ اور وہ خدائے بزرگ و برتر ہے۔ عبادت ترک عبادت ہے، نہ کہ عادت کو عبادت کی جگہ لے۔ دنیا، آخرت اور مخلوق سے تعلق مبتدا ہو۔ اور حق تعالیٰ سے تعلق پیدا کرو۔

چونکہ پرکھنے والا جانے والا سوتا ہے، کسوٹی (پر پر کھے) بغیر نہیں لیتا۔ جو تمہارے پاس ہے۔ اس کو چھینک دو۔ اسے کچھ بھی شمار نہ کرو۔ وہ تم سے نہیں لے گا۔ (لوگ) دعویٰ کرتے ہیں اخلاص کا اور ہوتے ہیں (بزرے) منافق۔ اگر اسخان نہ ہوتا کرتا تو دعووں کی توکھڑت ہو جاتی۔ جو کوئی علم کا دعویٰ کرتا ہے غصتہ والی باتوں سے آزمایا جاتا ہے۔ اور جو سخاوت کا دعویٰ کرتا ہے، سوال سے آزمایا جاتا ہے۔ اور جو کوئی بھی کسی چیز کا دعویٰ کرتا ہے۔ اس کی صند سے آزمایا جاتا ہے۔ جب بندہ ائمہ تعالیٰ کے سوادنیا اور آخرت کو چھوڑ دیتا ہے اور اس کے دل کو ائمہ تعالیٰ کی قرب و محبت، لطف و احسان کا گھر حاصل ہو جاتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو کھانا پینا۔ پیننا اور بہتری کی چیز کے حاصل کرنے کی تکلیف نہیں دیتے ہیں اور اس کے دل کو ان چیزوں کی لگادڑ سے پاک کر دیتے ہیں بد بخختی تمہاری۔ تم بلا کسی چیز کے کوئی چیز چاہتے ہو۔ یہ تمہارے ہاتھ نہ پڑے گی۔ قیامت ادا کرو۔ اور قیامت کی چیز لے لو۔ مبارک بات ہے۔ دنیا کا رنج و غم برداشت کروتا کہ تمہیں آخرت کی خوشی حاصل ہو جائے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بہت زیادہ عبادت والے اور ہدیثہ فخر کرنے والے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بہت زیادہ عبادت کرنے والے تھے۔ حالانکہ آپ کے اگلے اور پچھلے گناہ بخشنے کے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس کی فخر کرتے تھے کہ ان کے بعد امانت سے کیا بنے گی۔ اور حسن بصریؓ جب اپنے گھر سے نکلا کرتے تھے تو آپ کے دل سے ان کے چہرہ غم و اندوڑ کے

عمل سے غم کا اثر پھیلتا تھا۔ غم سب حالات میں مومن کی عادت ہے۔ یہاں تک کہ اپنے خدا نے بزرگ و برتر سے ملاقات کرتا ہے۔ اشد دالے تو بزرگوں کی طرح ہی رہتے ہیں۔ یہاں تک کہ ان کو بات کرنے کی اجازت مل جائے۔ اور یہاں تک کہ انہیں اور نیکوں کو اکھا کر دیا جائے۔ بچروں مخلوق کے سامنے بات کریں۔ ان کی مراد کی طرف رہنمائی کریں۔ ان کے لیے سراپا فتن بن جائیں۔ بچر جب ان کے دل مخلوق کی طرف مائل ہوتے ہیں تو غیرت (خداوندی) کا ہاتھ ان کی طرف گرفت اور لگام (کی شکل میں) آتا ہے۔ ان کی طرف سے (رحمت خداوندی کا) دروازہ بند کر دیتا ہے یہاں تک کہ وہ معذرت کریں اور تو بہ کریں۔ جب ان کی تو بہ ثابت ہو جاتی ہے تو ان کے لیے دروازہ کھولتا ہے۔ اور ان کے دلوں کو قرب حاصل ہوتا ہے۔

اے دل کے مرد! بتار امیرے پاس بیٹھنے کا کیا (مطلوب یا فائدہ) اے دنیا اور بادشاہوں کے بندو۔ اے امیروں کے غلاموں۔ اے علہ کی منگانی (اور ارزانی) کے بندو۔ اگر گندم کے ایک دانہ کی قیمت ایک دینار تک ہو جائے۔ میں کوئی پرواہ نہیں کرتا۔ مومن کو اس کے قوت یقین اور اپنے خدائے بزرگ و برتر پر بھروسہ کی بناء پر اس کا رزق غم میں نہیں ڈالتا۔ تم اپنی ذات کو مومنیں میں نہ شمار کرو۔ (جب ایمان و یقین اس قدر حکم اور حکم در ہے تو) ان سے علیحدہ ہو جاؤ۔ پاک ہے وہ ذات جس نے مجھ کو بتارے درمیان کھڑا کر دیا ہے۔ جب کبھی میرا بازو لمبا ہو جاتا ہے تو قدرت کا ہاتھ اسے کوتاہ کر دیتا ہے، اور جب کبھی علم کا بازو لمبا ہو جاتا ہے تو حکم دش ریعت کی قیچیاں اس کو کٹر دیتی ہیں۔ بتارے سامنے جو دلائل توحید اور صدقہ یقین و اولیاء کی بالوں کی طرف کان لگانے کی بات کرتا ہوں اور جو بتارے یہ نصیحت کرتا ہوں

قبول کرو۔ ان کی باتیں حق تعالیٰ کی دھمی کی مانند ہیں۔ حاصل جو اس سے کرتے ہیں اور وہ ان کو عالم کلام کے مادر اور مقام سے حکم کرتا ہے۔ تم تو (نری) ہوں ہو، کتابوں سے باتیں جمع کرتے ہو، اور ان سے وعظ سمجھتے ہو۔ (فرض کرو) اگر تمہاری کتاب ضائع ہو جائے تو تم کیا کرو۔ یا (خدا خواستہ) تمہاری کتابوں میں آگ لگ جائے یا وہ چڑاغ جس سے تم دیکھتے ہو۔ بچھ جاتے اور تمہارا مشکل کا طوط جائے۔ پھر اس پانی کا پتہ چل جائے جو اس میں تھا، تمہارا پیالہ۔ تمہارا مشکا۔ تمہاری دیا سلائی اور تمہارا امدادگار کھماں ہیں۔ جو سیکھتا اور سکھاتا۔ اور مقرر مقدم عبادات میں اخلاص پیدا کرتا ہے۔ اس کے دل میں حق تعالیٰ کی طرف سے ایک نور پیدا ہو جاتا ہے جس سے وہ خود اور دوسرا روشن ہو جاتا ہے۔ بیٹو۔ بچو۔ ایک طرف ہو جاؤ۔ اے قلموں کے بیٹو۔ اے نفوس و امداد کے ہاتھوں جمع شدہ صحیفوں کے بیٹو۔ خرابی تمہاری۔ تم خطوط اور تفہیص پر چھکڑتے کرتے ہو اور خط کی تبدیلی کی بنا پر ہلاک کر دیتے ہو۔ اور تمہاری کوشش سے پلا خط اور علم کس طرح بدل سکتا ہے۔ تابعدار بن جاؤ۔ کیا تم نے حق تعالیٰ کی بات نہیں سنی۔ جنہوں نے چاری باتوں پر تین کیا اور تابعدار ہوئے۔ اسلام کی حقیقت اور ائمہ والوں کی تابعداری یہ ہے کہ اپنے پروردگار کے سامنے گرپڑے اور لکھنا۔ کیسا کرو اور نہ کرو (سب) بھول گئے۔ طرح طرح کی عبادات اور فرمابند اری کرتے رہے۔ اور (پھر بھی) ڈرتے رہے۔ اور اسی واسطے حق تعالیٰ نے ان کی تعریف فرمائی۔ "دیتے ہیں۔ وجود دیتے ہیں۔ اور ان کے دل ڈر رہے ہیں کہ وہ اپنے پروردگار کی طرف لوٹنے والے ہیں۔ میرے احکام بجا لاتے ہیں اور میری منع کی ہوئی باتوں سے روکتے ہیں۔ اور میری مصیبتوں صبر کرتے ہیں۔ اور میری دی ہوئی چیزوں پر شکر کرتے ہیں اور اپنی جانوں۔ اپنے

مالوں۔ اپنے بچوں اور عزیزتوں کو میرے ہاتھ کی لکھی (القدری) کے حوالہ کر دیتے ہیں اور ان کے دل میرے سے سئے ہونے ڈرتے رہتے ہیں۔ اے اشیاد کی بخشش اور پاکیزگی سے دھوکہ میں پڑنے والوں جلد ہی تمہاری پاکیزگی کو درست سے تمہاری امارت فقیری سے اور تمہاری فراخی تیکھی سے بدل جائے گی جس (کام) میں تم لے گئے ہو۔ اس سے دھوکہ نہ کھاؤ۔ اور مجالس ذکر کی پاہنڈی اور عمل کرنے اور علم حاصل کرنے اور ان کی باتیں سننے اور ان کی محضی باتوں پر کام دھرنے کے سلسلہ میں بزرگوں سے حُسْنِ ظن کو ضروری تھجھو۔ اور جب مرید کی شیخ سے صحبت ہوگی تو یہ صحبت شیخ کے دل کی معرفت کے کھلانے پیمنے سے نوالہ اور کھانادے گی۔ اے بے نصیبو! اپنے دلوں کو مخلوق سے خالی کرو۔ کل قیامت کو تم عجیب و غریب چیزیں دیکھو گے جنت دالوں سے کھا جائے گا۔ جنت میں داخل ہو جاؤ۔ اس دن جب حق تعالیٰ اپنے خاص بندوں کے دلوں میں جھانک لیں گے۔ اور ان کو دنیا جنت اور اپنے ناسوں سے خالی پائیں گے۔ ان سے فرمائیں گے جنت میں داخل ہو جاؤ یعنی میرے قرب کی جنت میں۔ جلد یا بذری۔ خوبی تمہاری۔ اپنے دلوں سے اپنے خدا کے بزرگ و برتر کی دشمنی میں موافق نہ کرو۔ تمہارے دل جو تمہارے مپلودوں میں ہیں۔ تمہارے دشمن ہیں۔ جب بھی تم انہیں پریٹ بھر کر کھلاؤ گے۔ اور ان کا خیال کرو گے اور ان کو موٹا کر دے گے تمہیں کھا جائیں گے۔ کاٹنے والا درندہ بن جائیں گے۔ ان سے ان کی لذتیں اور مرنے کا طریقہ دو۔ اور یہ چیز (الیسے) ان کے حقوق ان کو پورے دے دو۔ اور یہ چیز تو ان کے لیے لا بدی ہے۔ ایک طحیٹا جو بھوک کو بند کرے اور (کپڑے) کا پھٹا طحیٹا جو ستر کو ڈھانپ دے۔ اور یہ بھی اشیاد تعالیٰ کی طاعت کی شرط پر۔ اپنے دل کو بھوکو۔ میں تمہیں تمہارا حق نہ دوں گا۔ جب تک تم اشیاد تعالیٰ کی فرمانبرداری نہ کرو۔ نماز۔ روزہ

اور ہر وہ عبادت کا کام نہ کرو۔ جس کا تمیں اہل تعالیٰ نے حکم کیا ہے اس پر پوری نظر رکھو۔ جب تم اس پر قائم رہو گے تو اس کی براہی مٹ جائے گی اور اس کی بھلائی باقی رہ جائے گی۔ (بھیشہ) اس کو حلال کھلاؤ۔ (پھر بھی یہ کہ) وہ مرجھکا۔ اس سے مامون نہ رہو۔ پونکہ نفاق اس کی عادت ہے۔ اور اپنے لیے نماز روزہ کرتا اور مشقتیں اٹھاتا ہے۔ تاکہ مخلوق سے اپنی تعریف سنے۔ اور مجلسوں میں اس کا ذکر ہو۔ جس نے بھلائی والا نہ دیکھا۔ اس کی بھلائی نہ ہوئی۔ جب بھی مومن بندے کا دل ریا اور نفاق سے نجاست سے پاک ہو جاتا ہے تو اس کی دو رکعتیں اس شخص کی ہزار رکعتوں سے اچھی ہوتی ہیں۔ جس کا دل ان دو فوں سے پاک نہ ہو۔ اے منافق۔ تیرا سارا نفاق تیرے دل سے ہے۔ اپنے دل کے مواد کو نکال دو۔ اور تم اس کے پیدا کرنے والے کے ہو جاؤ گے۔ اور اس کی براہی نہ تھی ہو جائے گی۔ دل کو سکھانے اور سنوارنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ تاکہ تمہارا کجاوہ اٹھا سکے۔ اور اس کو ایسی پہیز اٹھانے کی سکت ہو۔ جیسی اس ایسے اٹھا لیتے ہیں جیسے اونٹ جس کو تم نے خریدا ہو۔ اور وہ چھوٹا ہو۔ تو تمیں اور تمہارے کجاوہ کو اٹھانے کے کب قابل ہوتا ہے۔ کیا تم اس کو پالتے۔ بڑھاتے۔ اور ایک پہیز سے دوسری پہیز کی طرف نہیں چلاتے۔ یہاں تک کہ اسے اٹھنانا ہو جاتا ہے اور تمہارا سامان اٹھاتا ہے۔ اور تمہارے نیچے جنگلوں اور بیابانوں میں چلتا ہے۔ تم اپنے دل کے عاشق ہو۔ تمیں اس کی مخالفت نہیں کر سکتے۔ وہ دن بدن تمیں جہاں چاہتا ہے کھینچ لے جاتا ہے۔ یہاں تک کہ تمہارا گلاغھٹنے اور تمہاری موت (کا وقت) آ جاتا ہے۔ اور تم نے تو اپنی اطاعت کو گا۔ گے۔ گی میں رکھ چھوڑا ہے۔ تم کہتے ہو۔ آج تو بہ کرتا ہوں۔ بکل تو بہ کرتا ہوں۔ بخفریب اپنے پاک پرور دگار کی اطاعت کے لیے فارغ ہو جاؤ گا۔ جلدی ہی اپنے گناہوں سے شرمندگی کو

پہنچوں گا۔ ذرا دیکھو! میں ایسا کروں گا۔ ویسا کروں گا۔ چنانچہ تم اسی طرح خود فریبی کی بے ہوشی میں پڑھے رہتے ہو کہ اچانک تمہیں موت آن پکڑتی ہے۔ پھر تمہیں اس سے چھوٹنے کی قدرت کمال۔ اور تمہارے قرض۔ تمہارے گناہ اور تمہاری نافرمانیاں تمہارے ذمہ باقی رہ جاتی ہیں۔ بُلصیبی تمہاری۔ تم روپیہ پر روپیہ جمع کیے جاتے ہو۔ اور تمہارے اس جمع کرنے کی کوئی انتہا نہیں۔ یہ سب تمہارے لیے پکھو (ثابت) ہوں گے۔ اور سانپ ہیں جو تمہیں کاٹیں گے۔ روپیہ پیسے کا ٹھکانہ دنیا ہے۔ دنیا مصروفیتیں ہیں اور آخرت ہونا کیاں ہیں۔ اور بندہ ان کے درمیان ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ قرار پکڑتے۔ پھر (اس کی راہ) یا جنت کی طرف یا دوزخ کی طرف۔ جس کی اصل اور تفصیل تمہیں معلوم نہیں۔ اسے نہ کھاؤ۔ حرام کا کھانا دل کی سیاہی ہے جس شخص کو صبر نہ ہو وہ حلال کیسے کھائے۔ حلال تو محض وہ کھاتا ہے جو اپنے دل۔ خواہش نفسانی اور شیطان سے جنگ کرنے کے لیے ڈھانا ہوا ہو۔ جنگ کرنے والا صابر ہوتا ہے اور حلال کھاتا ہے۔ اے اسٹد! ہمیں حلال کی روزی دیجئے۔ اور ہمارے اور حرام کے درمیان دوری کر دیجئے۔ اور ہمیں اپنی مہربانی۔ اپنی بھلائی اور اپنی نزدیکی سے (کچھ) نصیب فرمائیے اور اس سے ہمارے دلوں۔ ہمارے باطنوں اور ہمارے ہاتھ پاؤں کو روزی عطا فرمائیے۔ آمین۔

## چودھویں محلہ بس :-

اے اسٹد کے بندوں عقل سیکھو۔ اپنے معبود کو اپنی موت سے پہلے پہچاننے کی کوشش کرو۔ اپنی حاجات مانگو۔ تمہارا دن اور رات اس سے مانگنا اس کی عبادت ہے۔ اگر چہ دے یا نہ دے۔ اس کا اہتمام کرو۔ اور جلدی نہ کرو۔ اور مانگنے سے مُکتا نہ جاؤ۔ اس سے ذلت کے ساتھ مانگو۔ اگر چہ دیے ہو۔ تمہاری پکار کو پہنچے گا۔ چنانچہ

اُنہوں تعالیٰ نے پر اعتراف نہ کرو۔ چونکہ وہ تمہاری مصلحتوں کو تمہارے سے زیادہ جانتا ہے۔ اس بات کو سنو اور بخوبی اور اس پر عمل کرو۔ یہ سیدھی راہ کی بات ہے۔ آزمائی ہوئی بات ہے۔ افسوس تم پر۔ تم اپنے رب جلیل کو بچانے بغیر کیسے مر جاتے ہو۔ حیف ہے تمہارے پر جس کی طرف نہ تم پلٹے۔ نہ اس سے معاملہ کیا اور نہ اس کے ہمان ہوئے۔ اس کی طرف بڑھتے ہو لیکن اس کی ضمیافت کے ذکر سے کھاتے ہو۔ اس سے معاملہ کرو۔ اور تمہارا یہ معاملہ جو تم نے اس کے ساتھ اپنے پہنچنے سے پہلے کر لیا ہے بخوبی ہو گا۔ فقیروں اور مسکینوں کی عزت کرو کہ ان کو اُنہوں پر زور ہے۔ اور ان کے ساتھ اپنے مالوں سے غنیماً کرو۔ تمہیں بھی اُنہوں پر زور ہو گا۔ اگر تمہنے ایسا کیا۔ اُنہوں تمہاری عزت کرے گا۔ اور تمہارے لیے تمہاری دنیا اور آخرت اچھی کر دے گا۔ یہ مال جو تمہارے ہاتھوں میں ہے۔ یہ تمہارے لیے نہیں۔ یہ تمہارے پاس امانت ہے۔ یہ تمہارے اور فقیروں کے درمیان مشترک ہے۔ امانت والے (کی موجودگی میں) امانت کے مالک مت ہنزا کرو۔ اس کو تمہارے ہاتھوں سے چھڑا لے۔ تم میں سے جب کوئی (سالن کی) ہندڑیا پکائے۔ تو اس سے اکیلا ہی نہ کھائے۔ بلکہ اس میں سے اپنے پڑوکی کو بھی کھلائے اور اس سائل کو جو اس کی اور اس کے دروازہ کی طرف آئے۔ اور اس ہمان کو اس سے جو ہمانی چاہے۔ ان پر اور ان کے کھلائے پر قدرت رکھنے کے باوجود سوال کو رو نہ کرے۔ چونکہ اس کے سوال کارہ کرنا فتحتوں کے زوال کا باعث ہے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے جس نے بغیر عذر کے سائل کو اپنے دروازے سے لوٹا دیا۔ امانت کے فرشتے چالیس روز تک اس کے دروازہ پر نہیں پھٹکتے۔ اگر فقیروں کے آنے کے وقت تم نے اپنے دلوں کو اس کی عادت ڈال لی تو اُنہوں تعالیٰ تمہارے لیے تمہاری مدد میں وسعت کر دیں گے۔ دینے کی قدرت کے باوجود تم ان کو لوٹا دیتے ہو کس چیز نے تمہیں

نذر بنا دیا۔ (کہ اللہ تعالیٰ اپنی روزی) اس (سائل) کے لیے فراخ کر دیں اور تمہارے لیے تنگ کر دیں۔ کم بخوبی تمہاری۔ تم فقیر بھتے۔ ایک ذرا تمہارے پاس نہ ملتا۔ اللہ تعالیٰ نے تمہیں بے پرواہ کر دیا۔ اور تمہاری غربت دور کر دی اور تمہاری بھلائی اور تمہارے رزق کو اتنا زیادہ کر دیا کہ تمہارے خیال میں بھی نہ ملتا۔ بھر تمہاری طرف ایک فقیر بھیجا۔ اس کو تمہارے گرد گھلایا۔ تاکہ تم اس کی اس چیز سے غنیواری کرو۔ جو اللہ نے تمہیں دی۔ تم اس کو خالی ہاتھ لوٹاتے ہو۔ اور متوجہ نہیں ہوتے۔ خدا کی قسم جلدی ہی اللہ تعالیٰ ہاتھ سے وہ سب کچھ چھین لے گا جو تمہیں دیا ہے اور تمہیں غربت اور تنگی کی طرف لوٹا دے گا۔ اور تمہارے ہاتھ سے صبر کے ساتھ تمہارے لیے مخلوق کے دلوں میں سختی ڈال دے گا۔ اے اللہ! ہمیں موت سے پہلے بیداری موت سے پہلے ہدایت۔ موت سے پہلے معرفت۔ موت سے پہلے اپنے سے معاملہ اور اپنے دروازہ کی طرف لوٹنا اور موت سے پہلے اپنے نزدیکی کے گھر میں داخل ہونا نصیب فرمائیے۔ آمین۔

### پندرھویں مجلس :-

اے صاحبزادے! اپنے ہاتھ میں توحید کی تلوار اور تقویٰ کی ڈھال پکڑو۔ اور اپنے صدق و ارادت کے گھوڑے پر سوار ہو اور اپنے دل۔ نفسانی خواہش اور طبیعت اور مخلوق۔ دنیا اور شیطان کے ساتھ شرک پر جملہ اخلاص سے حملہ اور ہو۔ یقیناً اللہ تعالیٰ کی طرف سے مدد نصرت آئے گی۔ اللہ والوں نے اپنے دلوں کو قید کیا۔ ہاتھ سے پر تبلیغ کی۔ یہاں تک کہ کفرت کو پہنچے۔ انہوں نے اپنے لیے تیار شدہ پوشاکوں کو تقدیر کی کیا۔ پر لشکنے دیکھا۔ تو انہوں نے مخلوق کی آسمانی پر صبر کیا۔ یہاں تک کہ ان کے لیے دنیا اور آخرت کے حصہ سے جو کچھ ان

کے لیے تیار ہوا تھا۔ آگیا۔ مل گیا۔ جب دل حق تعالیٰ کے ماسوی سے پرہیز کرتا ہے تو معرفت کے جنگلوں اور علم کے بیانوں کی طرف بڑھتا ہے۔ ماسوی اللہ سے اماں کے گھر میں آ جاتا ہے۔ چنانچہ اس پر نافرمانی۔ شیطان کی پیروی اور رحمٰن کی مخالفت غلبہ نہیں کرتی۔ اے جلدی کرنے والوں جسے رہو۔ اے چیزوں کا اپنے وقت سے پہلے آنا چاہئے والوں جہالت مت کرو۔ کیا تم نے نہیں سنا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جلدی شیطان کی طرف سے اور دیری رحمان کی طرف سے ہوتی ہے۔ بوجہ اس کے مہاری مصلحتوں کو جاننے کے۔ جو اللہ تعالیٰ سے محبت کرتا ہے اس کے لیے کوئی ارادہ پا قی نہیں رہتا۔ چونکہ حب کا محبوب کے سامنے کوئی ارادہ نہیں ہوتا۔ جیسا کہ علام کا اپنے آقا کے سامنے۔ اپنے آقا کا عقائد غلام کسی بھی چیز میں نہ اپنے آقا کی مخالفت کرتا ہے نہ اس سے معارضہ۔ بُصیبی مہاری۔ تم نہ محب ہو۔ نہ محبوب۔ اور تم نے محبت کا ذائقہ چکھا۔ اور نہ محبوبیت کا ذائقہ۔ محب پر لیشان دل اور ڈرتا ہوتا ہے اور محبوب سکون سے ہوتا ہے۔ محب شقت میں ہوتا ہے اور محبوب آرام سے ہوتا ہے۔ تم محبت کا دخوی کرتے ہو۔ اور اپنے محبوب کی طرف سے (نیند میں غافل) سورہ ہے ہو۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں فرمایا۔ بھوٹا ہے۔ جو میری محبت کا دعویٰ کرے۔ اور جب رات آئے۔ محب سے غافل ہو جائے۔ ابتدہ والوں میں ایسے بھی ہیں جن کی آنکھ نیند کے غلبہ سے نہیں (بلکہ) اونگھ سے سوتی ہے۔ اپنے سجدوں میں سوتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ جب بندہ اپنے سجدوں میں سوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس سے فرشتوں میں خزر کرتے ہیں اور فرماتے ہیں تم نہیں دیکھتے۔ اس کی روح میرے پاس ہے اور اس کا جسم میری اطاعت میں میرے سامنے ہے۔ جس شخص کو اپنی نماز میں نیند کا غلبہ ہو۔ وہ اپنی نماز ہسی میں ہوتا ہے۔

اس داسطے کو وہ اپنی نیت سے نماز میں ہے۔ اس پر (نیند) کا غلبہ ہوا جس نے اس کو دبایا۔ اور حق تعالیٰ صورت کی طرف نہیں دیکھتے وہ تو محض نیت اور معنی کی طرف نظر کرتے ہیں۔ عارف جب آخرت سے پرہیز کرتا ہے تو اس سے سمجھتا ہے، مجھ سے ایک طرف ہٹ جا۔ کیونکہ میں تو حق تعالیٰ کا دروازہ تلاش کر رہا ہوں۔ تم اور دنیا میرے نزدیک ایک ہی ہو۔ دنیا مجھے تمہارے سے روکتی تھی۔ اور تم مجھے میرے رب جلیل سے روکتی ہو۔ تمہیں کوئی بزرگی نصیب نہ ہو۔ کہ تم مجھے ائمہ تعالیٰ سے روکتی ہو۔ اس بات کو سنو۔ چونکہ یہ ائمہ تعالیٰ کے اپنی مخلوق سے علم اور ارادت سے ہے۔ اور یہ حال انبیاء و مرسیین اور اولیاء و صلحاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کا ہے۔

اسے دنیا کے بندو۔ اسے آخرت کے بندو۔ تم حق تعالیٰ اور اس کی دنیا اور آخرت سے جاہل ہو۔ تم خطا کار ہو۔ تم دنیا کی ہنسی ہو۔ حق تعالیٰ کے علاوہ تعریف و تائش اور قبولیت مخلوق ہمارا بہت ہے۔ ائمہ تعالیٰ تو محض اس کی ذات کے طالب ہوتے ہیں۔ بدنصیبی ہماری۔ قیامت ہمارے لیے قریب ہے۔ بیشک یہ مدد جزر ہے۔ بلاشبہ یہ تقدیر کا سونا اور اس کا جاگنا ہے۔ دراصل یہ اشیا اور اقبال ہے۔ کیا صبح قریب نہیں ہے۔ قیامت کا دن متفقین کی مدد کا دن ہے۔ متفقین کی خوشی کا دن ہے۔ اور متفقی لوگ وہی ہیں جو ائمہ تعالیٰ سے اپنی پسند اور ناپسند کی چیزوں کے بارہ میں اپنی خلوت و جلوت سختی اور تکلیف میں ائمہ تعالیٰ سے ڈرتے ہیں۔ وہی عباد ائمہ اور مردالن خدا ہیں۔ وہی مرد اور بہادر لوگ ہیں وہی سیادت اور ریاست کے (مالک) ہیں۔ یہی ایمان کی جڑ ہیں۔ بنیاد اس کی یہ ہے کہ کھلے اور پھپھے شرک اور نفاق سے بچتے ہیں۔ دنیا اور مخلوق سے پرہیز کرتے ہیں اور دلوں کے مطالب ختم کر دیتے ہیں۔

تم امّلہ تعالیٰ سے قرب کا درجہ اس وقت تک نہیں پا سکتے جب تک کہ ماسوئی امّلہ کو اور اپنی فرض کی چیز کو نہ چھوڑ دو۔ جب تم اس سے متفق ہو جاؤ گے تو جو بھی تمہارے پاس ہو گا اسے جان بوجو کر خرچ کر دے گے۔ پہلے بزرگوں میں سے ایک بزرگ (کی عادت) بھتی۔ جب ان کے سامنے لکھانا رکھا جاتا۔ اپنے غلام سے کہتے ہیں کھانا اٹھا کر فلاں فقیر کے گھر دے آؤ۔ افسوس تمہارے لیے، تم نہیں شرماتے۔ جب تمہارے پر زکوٰۃ واجب ہوتی ہے۔ تو جو سونا تمہارے پاس ہوتا ہے۔ اس میں سے ردی نکال کر (دیتے) ہو۔ اپنی فرض (زکوٰۃ کی ادائیگی میں) صحیح میں سے ردی چیز نکال کر دیتے ہو۔ گوہر دل میں سے چاندی (دیتے ہو)۔ جب تمہارے پاس روپے برابر چیز ہوتی ہے۔ اور نصف کا اندازہ کرتے ہو۔ تو جو تمہارے پاس فقیر کے لیے ہوتی ہے۔ اس کو حکم کر دیتے ہو۔ جب تمہارے سامنے لکھانا ہوتا ہے۔ تو اس میں سے سب سے خراب کا صدقہ کرتے ہو اور سب سے اچھا آپ کھاتے ہو۔ اپنے دل کی پوچھتے ہو۔ تم سے اس کی مخالفت کا امکان نہیں۔ تم اپنی خواہش نفسانی۔ اپنے شیطان اور اپنے بُرے ساختیوں کے تابع دار ہو۔

اس کے دستِ خوان پر پاک آدمی کے سوا کوئی نہیں بیٹھتا۔ اس کے دستِ خوان پر تو وہی چیز حاضر ہوتی ہے جو کسی پر ہیزگار کے ہاتھ پر ذبح کی گئی ہو۔ مردہ کو قبول نہیں فرماتے۔ مخلوق کا اور دنیا کا طالب ایک مری مردہ گدمی ہوتا ہے۔ مخلوق اور اسباب سے شرک بخاست ہوتی ہے۔ ہمارے رب جلیل وہی چیز قبول فرماتے ہیں جس سے ان کی رضا کا ارادہ کیا گیا ہو۔ جو چیز نہیں مدد نہ دے۔ اس کی بات نہ کرو۔ اس چیز میں لگو۔ جس کا تمہیں رب جلیل نے حکم کیا ہے۔ اپنا وقت ضائع نہ کرو۔ اپنے رب جلیل سے ڈر دو۔ اور اس کی طرف لوٹو۔ جو اس سے ڈرا

اس کو اس نے بجا لیا۔ اور اپنی نزدیکی کے دروازہ تک چڑھا دیا۔ جو اسے دامنی زندگی تک لے جاتا ہے۔ اسے سپتیوں سے بلندی کی طرف بڑھا دیتا ہے۔ اور اسے ساتویں آسمان تک چڑھا دیتا ہے۔ جلد ہی تم قیامت کو دیکھو گے۔ یہ بھی دیکھو گے کہ کس طرح اہل تبارک و تعالیٰ اپنے سے ڈرنے والے لوگوں کو اپنے عرش کے سایہ تک اکٹھا کر لیتے ہیں اور ان کو ستونوں پر بھاتے ہیں جس پر شہید ہوں گے۔ بعض سمندر اور اس کی عرقابی میں ڈوب رہے ہوں گے۔ اور وہ ان ستونوں پر بیٹھے مخلوق اور اس کے حالات پر خوش ہو رہے ہوں گے۔ کچھ لوگوں کو جنت کی طرف اٹھایا جا رہا ہو گا۔ اور کچھ لوگ دوزخ کی طرف لے جائے جا رہے ہوں گے۔ وہ وہاں بیٹھے ہوں گے اور جنت میں ان کے لیے اُن کے مٹھکانے ان کے برابر ہوں گے۔ ان کے ایک طرف ان کی عورتیں اور ان کے بچے ان کے پیچے سے پہلے دیکھ رہے ہوں گے۔ کوئی مومن نہیں جس کی موت کے وقت اس کی آنکھ کا پرده اٹھانا نہ دیا جاتا ہو۔ تاکہ جنت میں جو کچھ اس کے لیے ہے وہ اس کو دیکھے۔ عورتیں اور بچے اس کی طرف اشارے کریں۔ اور اس تک جنت کی خوشگواری پہنچے۔ تاکہ اس کے لیے موت اور موت کی سختیاں خوشگوار بن جائیں۔ حق تعالیٰ کے اس کارنامہ سے جو کارنامہ اس نے فرعون کی بیوی حضرت آسیہ رحمۃ اللہ علیہما سے فرمایا۔ (پہلے) فرعون نے اس کو عذاب دیا پھر اس کے ہاتھوں اور پاؤں میں لو ہے کی میخیں گاڑ دیں۔ تو (اہل تعالیٰ نے) اس کی آنکھ سے پرده اٹھا دیا۔ اور اس کے لیے آسمان کے دروازے کھول دیئے گئے جس پر اس نے جنت اور اس کی چیزوں کو دیکھا۔ فرشتوں کو دیکھا وہ اس کے لیے ایک گھر بنارہے ہیں۔ تو اس نے کہا۔ اے پروردگار، میرے لیے اپنے ہاں جنت میں ایک گھر بنادے جس پر اس سے کہا گیا۔ یہ مہماں

یہ (ہی) ہے۔ چنانچہ وہ ہنس پڑیں جس پر فرعون نے کہا۔ میں نے تم کو نہیں کہا تھا کہ یہ پچھلی ہے۔ تم اس کو نہیں دیکھتے۔ ہنس رہی ہے۔ حالانکہ اس عذاب میں (مبتلہ) ہے۔ اور ایسا ہی مومن سے ہوتا ہے۔ (فرشتہ) ان کو وہ چیزیں دکھا دیتے ہیں۔ جو امداد تعالیٰ کے ہاں ان کے لیے ان کی موت کے نزدیک (مقدہ) میا، ہوتی ہیں۔ اور ان میں سے بعض ان کو موت سے پہلے جان لیتے ہیں۔ اور وہ تو نزدیکی والے سبقت کرنے والے اور چاہے ہوئے لوگ ہوتے ہیں۔ اللہ کی ذات کے لیے عمل کرو۔ اور نماز اور روزہ سے اور اخلاص کو ساکھہ ملا کر نیکی کے تمام کاموں سے ملتھکو۔ ظاہر کو مصبوط کرو۔ چونکہ یہ تینیں ایمان و تقویں بڑھا کر تینیں تھمارے رب جلیل کے دروازہ کے علم کی وادی تک عمل پر ابھارے گا تو اس وقت تم وہ چیزیں دیکھو گے۔ جن کو نہ آنکھ نے دیکھا۔ اور نہ کان نے سنا اور نہ وہ کسی انسان کے دل پر گزریں۔ اے دل والو۔ سنو۔ اور خوب سنو۔ اے عقل والو۔ سنو۔ حق تعالیٰ نے بچوں کو مخاطب نہیں فرمایا۔ بلکہ بڑوں اور بالغوں کو مخاطب فرمایا صورتوں کو مخاطب نہیں فرمایا بلکہ دلوں کو مخاطب فرمایا۔ مونین نے اس کا فرمان سنا۔ اور مشرکین اس کے فرمان سے بھرے بنے رہے۔ اے اللہ! ہمیں ہمارے تمام حالات میں چھپائے رکھیے۔ ہماری اچھائی اور براوی کو چھپائے رکھیے۔ ہمارے اور اپنے سے غیر کے درمیان معاملہ نہ کرائیے۔ نہ مدرج میں نہ رسولوں میں۔ نہ ہی مدرج کے وقت کہ ہم اپنے آپ کو کچھ سمجھیں۔ اور نہ رسولوں کے وقت کہ ہم رسولوں ہوں۔ چنانچہ نہ یہ ہو۔ نہ وہ ہو۔ آمین

سولہویں مجلس :-

اور اے اللہ! ہمیں ان سے ان کے علوم سے نفع بخش۔ آمین -

آپ نے فرمایا۔ میں تم میں سے اکثر کو دیکھتا ہوں۔ جب براہی کو دیکھتے ہیں تو اسے پھیلا دیتے ہیں اور جب بھلائی کو دیکھتے ہیں تو اس کو چھپا دیتے ہیں (ایسا) مست کرو۔ تم لوگوں کے لیے وکیل نہیں ہو۔ لوگوں کو ائمہ کے پرده (تلے) ہی چھپو۔ اور لوگوں کو اپنے ہاتھوں سے چھپو۔ ان کا حساب ان کے پروردگار (کے حمال) ہے۔ اگر تم خدا کے بزرگ و برتکو پہچان لیتے تو مخلوق پر رحم کرتے۔ اور ان کے لیے تم ان کے عیب چھپا دیتے۔ اگر تم نے اس کو پہچان لیا ہوتا تو غیر ائمہ سے منکر ہو جاتے۔ اگر تم اس کا دروازہ پہچان لیتے تو تمہارے دل غیر ائمہ کے دروازہ سے پلٹ جاتے۔ اگر تم اس کی نعمتوں کو دیکھ لیتے تو تم اس کا شکر یہ ادا کرتے۔ اور غیر ائمہ کے شکر کو بھلا دپتے۔ اس سے مانگو۔ اس کو ایک جانو۔ ایک کو ایک جان لینے سے (سمجھو) کہ تم موحد بن گئے جس نے چاہا اور کوشش کی۔ اس نے پالیا۔ جو اسلام لایا اور اس کی تعالیٰ کی وہ پنج گیا۔ جس نے موافقت کی۔ توفیق دیا گیا۔ اور جس نے تقدیر سے چھکڑا کیا۔ پیس دیا گیا۔ فرعون نے جب تقدیر سے لڑائی کی اور علم الہی کو بدلا چاہا۔ ائمہ نے اس کو پیس دیا اور دریا میں عزق کر دیا۔ (پچھے) موسیٰ اور ہارون علیہما الصلوٰۃ والسلام وارث ہوئے۔ جب حضرت موسیٰ علیہ السلام کی ماں ان کے بارہ میں ذبح کرنے والوں سے ڈری۔ جن کو فرعون نے ہر بچے کے لیے بھڑا کر رکھا تھا۔ ائمہ تعالیٰ نے ان کو (موسیٰ کی ماں کو) بذریعہ المام حکم کیا کہ ان کے بارہ میں اپنے ڈر کی وجہ سے ان کو دریا میں پھینک دے۔ چنانچہ ان کے لیے ارشاد ہے۔ ”تم خطرہ (محسوس) نہ کرو۔ اور نہ (ہی) غم کر دیم۔ اس کو تمہاری طرف لوٹا دیں گے۔ اور اس کو رسول بنائیں گے“ مدت ڈر و تمہارے دل میں ایمان چاہیئے۔ اور تمہارا باطن میں سلوک ہونا چاہیئے۔ ان کے ڈوبنے اور مرنے کے بارہ میں نہ ڈرو۔ پھر ان کو تمہاری طرف لوٹا دیں گے۔ اور ان کے ذریعہ سے

تمیں غربت سے بے پرواہ کر دیں گے۔ چنانچہ اس نے ان کے لیے ایک صندوق تیار کیا۔ اور ان کو اس میں رکھ چھوڑا۔ اور اس کو دریا میں پھینک دیا۔ وہ پانی کی سطح پر چلتا رہا۔ یہاں تک کہ فرعون کے گھر پہنچا۔ جب ذرا آگے گیا تو اس کی طرف لوٹ دیاں بڑھیں۔ جن کو ان کی طرف رغبت ہوتی اور صندوق کو کھولا جس پر انہوں نے ایک نخدا دیکھا۔ چنانچہ ان سب نے اس کی چاہت کی۔ اور ان کے دلوں میں اس کی محبت پڑ گئی۔ اور اس کے (سر) کو تیل لگایا۔ اور اس کے کپڑے اور قبیض وغیرہ بدلتی۔ اور وہ حضرت آسمیہ رحمۃ اللہ علیہا اور ان کی لوٹدیوں کو دنیا میں سب سے پیارا بن گیا۔ اور فرعون کی قوم میں سے جو کوئی بھی اس کو دیکھتا اسے محبوب رکھتا۔ اور یہی معنی ہیں اسٹد کے فرمان کے۔ "اور میں نے تجھ پر اپنی محبت ڈال دی۔" کہتے ہیں۔ اس کا یہ حال ہتا کہ جو بھی کوئی اس کی طرف آنکھ کی طرف نظر کرتا۔ اس کو محبوب رکھتا۔ پھر اس کو اس کی ماں کی طرف لوٹا دیا۔ اور اس کی مخالفت کے باوجود اس کی پر درش فرعون کے گھر کرائی۔ اور اسے اس کو مارنے کی قدرت نہ ہوتی۔ جس کو خداوند عز و جل نے اپنی ذات کے لیے چن یا۔

اے شکست دینے کی قدرت کے ہے۔ جس کو کس طرح مارتا۔ کس طرح ذبح کرتا۔ اور کس طرح اس کو دریا میں عزق کرتا۔ جبکہ وہ (خدا کی طرف سے) محفوظ تھا۔ جس کو اسٹد تعالیٰ محبوب رکھیں۔ اس سے کون دشمنی رکھے۔ اور جس کی وہ مدد کریں۔ اسے شکست دینے کی قدرت کے ہے۔ جس کو وہ مالدار کر دے۔ اسے کون عزیب بنائے۔ جس کو وہ بلند کرے۔ اسے پست کرنے کی کسے مجال۔ جس سے وہ دوستی کرے اس سے بھاگنے کا کسے یارا۔ جس کو وہ قریب کرے اس کو دور کرنے کی کسے سکت۔ اسے ہمارے اسٹد! ہمارے لیے اپنی نزدیکی کا دروازہ کھول دیجئے اور ہمیں اپنی فرمانبرداری۔ اپنے عاشقوں اور اپنے لشکریوں میں سے بنائیے اور ہمیں عذاب سے بچائیے۔ اپنی مہربانی کے حلقة

میں بھٹاکیے اور ہمیں اپنی محبت کی شراب پلایئے اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## سترھویں مجلس ہے

اے ائمہ کے بندوں ظلم سے بچو۔ چونکہ یہ قیامت کے دن تاریکیاں ہو گا۔ ظلم سے دل اور منہ سیاہ ہو جاتا ہے مظلوم کی بد دعا سے بچو۔ مظلوم کے روئے کر لانے سے بچو۔ اور مظلوم کا دل جلانے سے بچو۔ مومن اس وقت تک نہیں مرتا جب تک ظالم سے پچھلنا جائے۔ اور اس کی موت اور اس کے گھر کی بربادی اور اس کی اولاد کے شیعیم ہونے اور اس کا مال چھیننے اور اس کی چودہ راہیٹ کو دوسرے کی طرف منتقل ہوتا دیکھنے لے۔ مومن جب دل والا بن جاتا ہے۔ اس کے لیے اغلب (یہی ہوتا ہے۔ کہ فیصلہ اس کے خلاف نہ ہو۔ بلکہ فیصلہ اس کے حق میں ہو۔ اس کی اہانت نہ ہو بلکہ اس کے لیے (کسی دوسرے) کی اہانت ہو۔ اس کی شان میں کمی نہ ہو۔ بلکہ اس کے لیے (کسی دوسرے) کی شان کم ہو۔ اس گھر پر (دست درازی) جائز نہ سمجھی جائے۔ اور نہ ہی ذلیل کیا جائے۔ اور نہ ہی ظالموں کے ہاتھوں کے حوالہ کیا جائے۔ اور محض اس کے دکے لوگ ہی ہوں گے جن کے ذمہ بخاہ باقی ہوں۔ اور ان کو آخرت میں تکلیفوں اور مصیتوں سے پاک کیا جائے۔ ان کے لیے آخرت میں ایسے درجات ہوں گے جن کو تم رضا با القضا، کے حکم کو پکا کر کے اور اپنی پسندیدہ اور ناپسندیدہ چیزوں میں سختی اور نرمی کے سب حالات میں نیک اعمال اختیار کر کے نہیں پہنچ سکتے۔

اپ نے فرمایا۔ جو ائمہ کی قضایا پر راضی نہ ہو۔ تو اس کی حاقدت کا علاج نہیں جو اس نے فیصلہ کر دیا۔ وہ تو ہو گا (ہی) چاہے بندہ ناراضی ہو کہ راضی، خزانی تھاری۔

اے اللہ تعالیٰ پر اعتراض کرنے والے۔ (جب) تم راہ نہیں پاتے تو خصل بکواس  
 مت کرو۔ قضاۓ کونہ کوئی لوٹانے والا لوٹا سکتا ہے اور نہ کوئی روکنے والا روک سکتا  
 ہے۔ (اسے) تسلیم کرو۔ یہ رات اور دن آرام کرتے ہیں۔ اور اسی طرح دونوں کے  
 دونوں تھمارے خلاف کے باوجود زندہ رہتے ہیں۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ نے  
 اپنی تقدیر کا تھمارے حق میں اور تھمارے خلاف فیصلہ کیا ہے۔ جب فقر کی رات  
 آئے تو اسے تسلیم کرو۔ اور امارت کے دن (کی یاد) کو چھوڑو۔ اور جب ایسی رات  
 آئے جسے تم براجانتے ہو تو اسے تسلیم کرو۔ اور اس دن (کی یاد) کو چھوڑو۔ جسے  
 تم پسند کرتے ہو۔ بیماریوں، خرابیوں اور ناداری کی رات کا اور مرادوں کے بردن  
 آنے کا راحت بھرے دل سے سامنا کرو۔ اللہ تعالیٰ کے فیصلہ اور تقدیر سے  
 کوئی بھی چیز نہیں طمعی۔ پس تم مرد گے۔ اور تھمارا ایمان جائے گا۔ اور تھمدادل  
 سخت پریشان ہو گا۔ اور تھمارا باطن مردہ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ و تعالیٰ نے اپنی  
 پاک کتاب میں فرمایا۔ میں ہی اللہ ہوں۔ میرے سو اکسی کی عبادت نہیں۔  
 جس نے میرے فیصلہ کو تسلیم کر لیا۔ اور میری دی مصیبت پر صبر کیا اور میری نعمتوں  
 پر شکر کیا۔ میں نے اس کو اپنے ہاں "صدیق" لکھ لیا۔ اور "صدیقوں" کے ساتھ  
 اس کا حشر کیا۔ اور جس نے میرے فیصلہ کو تسلیم نہ کیا اور میری دی مصیبت پر صبر  
 نہ کیا اور میری نعمتوں پر شکر نہ کیا۔ تو وہ میرے علاوہ کوئی اور پروردگار تلاش  
 کرے۔ جب تم قضاۓ پر راضی نہ ہوئے۔ اور مصیبت پر صبر نہ کیا۔ اور نعمتوں پر شکر  
 نہ کیا۔ تو وہ تھمارے لیے پروردگار نہیں۔ تم اس کے علاوہ اور پروردگار ڈھونڈ لو  
 اور اس کے علاوہ اور پروردگار ہے (ہی) نہیں۔ اگر تم چاہو۔ تو قضاۓ پر راضی ہو  
 جاؤ۔ اور اچھی۔ بُری۔ میٹھی اور کڑوی تقدیر پر ایمان لاؤ۔ اگر تمیں پہنچے تو ڈر اور  
 بچنے سے تھمارے سے خطا ہتوڑا ہی ہو جائے گی۔ اور تھمارا خطا ہونا بھی کیا کوشش

کرنے اور چاہنے سے متین پہنچے گی نہیں۔ جب مہتارے یہے ایمان ثابت ہو جائے گا تو تم ولایت کے دروازہ کی طرف بڑھو گے تو اس وقت اللہ تعالیٰ کے ان آدمیوں میں سے ہو جاؤ گے جن کی عبودیت اس سے ثابت ہو چکی ہوتی ہے۔ دلی کی علامت یہ ہے کہ اپنے سب حالات میں اپنے رب عزوجل کے موافق ہو۔ (احکام کو بجا لا کر اور منع کی ہوئی چیزوں سے رک کر) بغیر کیوں اور کیسے سراپا موافق ہو جائے۔ لامحالہ اس کی صحبت رہے۔ تم سینہ بلاپشت۔ نزدیکی بلا دوری سترانی بلا گندہ پن۔ بھلائی بلا برائی نہ ہو۔ تم نے اپنا اسلام مضبوط نہیں کیا۔ تم مومن کیسے ہو گے۔ اور تم نے یقین مضبوط نہیں کیا۔ تم عارف۔ ولی و بدیل کیسے ہو گے۔ اور تم نے معرفت، ولایت اور بدست کے علم کو مضبوط نہیں کیا۔ تو محب فانی کیسے ہو گے۔ مہاراوجہودی اس سے ہے۔ تم اپنی ذات کا مسلم کیسے نام رکھتے ہو۔ اور قرآن و حدیث نے مہتارے یہے حکم کیا ہے لیکن تم ان دونوں کے حکم پر نہ عمل کرتے ہو اور نہ دونوں کی پیروی کی جس نے اللہ تعالیٰ کی تلاش کی اس نے اس کو پایا۔ اور حبس نے اس (کی راہ) میں کوشش کی اس نے اس کو راہ دکھادی۔ اس واسطے کہ اس نے اپنی پچی کتاب میں فرمایا ہے :-

اور نہ وہ ظالم ہے اور نہ ظلم کو پسند کرتا ہے۔ اپنے بندوں پر ذرا بھی خلم کرنے والا نہیں۔ بغیر کسی چیز کے کوئی چیز دے دیتا ہے۔ تو کسی چیز کے سامنہ کیسے دنہ دے گا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا "کیا بھلائی کا بدلہ بھلائی نہیں" جس نے دنیا کے اندر اپنا عمل نیک کیا۔ اس سے امتحان دنیا اور آخرت میں نیکی کرے گا۔ مہتارے گناہ، مہتاری جھالت، مہتارے گھروں کی خرابی اور مہتاری بدنصیبی ہی تم کو اس کی اطاعت اور قویود سے باز رکھتی ہے۔ جلد ہی متین نہ امتحان ہو گی۔ قرآن کی آیات اپنے دلوں کے (کانوں) سے سنو۔ اس کی طرف لپکو۔ تمام دروازے چھوڑ دو۔ اور اپنے

ربِ حلبیل کے دروازہ کو لازم پکڑ لور وہی تخلیف رفع کرنے والا ہے۔ وہی ہے جو بے بس کی پکار کو پہنچتا ہے۔ وہ وہ اسے پکارتا ہے۔ اس کے ساتھ صبر کر دو۔ تم نے محلاً کو دیکھ لیا جب وہ تمہاری پکار کو پہنچے تو اس کا شکر کر دو۔ اور تمہاری پکار پر پہنچنے میں تاخیر پا اس کے ساتھ صبر کر دو۔ بہادری صبر ہے۔ اے اللہ! آنے والی تخلیف کو رفع کرنے والے۔ ہماری تخلیفوں اور مصیبتوں کو رفع کر دیجئے۔ اس واسطے کہ آپ بے چین کی پکار کو پہنچنے والے ہیں۔ جب وہ آپ کو پکارے کہ اے جو چاہے کر ڈالنے والے۔ اے ہر چیز کے سکنے والے۔ اے ہر چیز کے جاننے والے۔ ہماری حاجتوں سے آپ واقع ہیں۔ اور آپ ان کے پورا کرنے پر قادر ہیں۔ آپ ہمارے عیبوں سے خبردار ہیں اور ان کو مٹانے اور بخش ذینے پر قادر ہیں۔ ہمیں اپنے علاوہ کسی اور کے ہاں نہ آتا رہو۔ ہمیں اپنے علاوہ کسی اور کے حوالہ نہ کرو۔ ہمیں اپنے علاوہ کسی اور کے دروازہ کی طرف نہ دھکیلو۔ ہمیں اپنے علاوہ کسی اور کی طرف نہ لوٹاؤ۔ آمین

### اٹھارھویں مختصر :-

اے لوگو! اپنے ربِ عز و جل کی عبادت میں بھڑاؤ مانگو۔ اس واسطے کہ اس نے اپنے سامنے ادب سے کھڑے ہونے والوں کی تعریف کی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جب بھی بندہ کا قیام اس کی نماز میں اس کے ربِ عز و جل کے سامنے طویل ہو جاتا ہے۔ اس کے گناہ اس طرح جھوڑتے ہیں جس طرح سخت آنذھی کے دل خشک پتے جھوڑتے ہیں۔ اور جب بندہ اپنے ربِ عز و جل کی اطاعت میں سچا ہو جاتا ہے اور اس کے ظاہر اور باطن سے اس کے گناہ جھوڑتے ہیں۔ اور ردشی ہوتی ہے اور اس کا دل روشن ہو جاتا ہے اور باطن

پاک ہو جاتا ہے۔ صحیح بنو۔ فضیح بنو۔ اپنی خلوت میں صحیح ہو جاؤ۔ اور اپنی جلوت میں فضیح ہو جاؤ۔ جب تم دنیا میں صحیح ہو گے۔ تو آخرت میں (بھی) صحیح ہو گے۔ اور اپنے ائمہ تعالیٰ کے سامنے گفتگو میں فضیح ہو۔ شفاعت کرو۔ مہماں شفاعت کے ساتھ اپنی مخلوق میں سے جس کی چاہے گا اپنی اجازت اور اپنے حکم سے اس کی شفاعت فرمائے گا۔ مہماں سے (شفاعت) مہماں کرامت اور اپنے ہاں مہماں مقام ظاہر کرنے کے لیے قبول کرے گا۔ اور اپنے اور اپنے خدا کے درمیان صحیح (معاملہ) کرو۔ اس کی مخلوق کی تعلیم میں فضاحت اختیار کرو۔ اور ان کو پڑھانے اور ادب سکھانے والے بنو۔ بد نصیبی مہماں۔ تم اس مقام پر قابلص ہو۔ لوگوں کو وعدہ کرتے ہو پھر ان کے سامنے ہٹھتے ہو۔ اور ان کو ہنسانے والی کھانیاں سناتے ہو۔ آخر کار نہ تم فلاح پاؤ گے اور زدہ فلاح پائیں گے۔ واعظ معلم (علم پڑھانے والا) اور مرداب را دب سکھانے والا) ہوتا ہے۔ اور سامعین بچوں کی مانند ہوتے ہیں اور بچپن زیر روشی اور محرومی اور ترشدی لازم کیے بغیر نہیں سیکھتا۔ ان میں گنتی کے ہی افراد ہوتے ہیں جو بغیر اس کے (محض) ائمہ تعالیٰ کی عطا سے ہی سیکھ جاتے ہیں۔ اے لوگو! دنیا فانی ہے، دنیا جیلخانہ اور دیرانہ اور رنج و غم ہے۔ اور حق تعالیٰ سے (روکنے والا) پر وہ ہے۔ اس کی طرف سر کی آنکھوں سے نہیں بلکہ اپنے دل کی آنکھوں سے دیکھو۔ دل کی آنکھ معنی کی طرف نظر کرتی ہے اور سر کی آنکھ (محض) صورت کی طرف دیکھتی ہے۔ ہون سارے کا سارا ائمہ تعالیٰ کے لیے ہوتا ہے اور ائمہ تعالیٰ کی مخلوق کے لیے اس میں ایک ذرہ بھی نہیں ہوتا۔ وہ اپنے ظاہر اور باطن سے محض اسی کے (حکم) سے حرکت کرتا ہے۔ اور اسی کے ساتھ سکون پاتا ہے۔ چنانچہ وہ اسی سے ہے۔ اور اسی کی طرف سے ہے۔ اور پھر اسی میں ہے۔ اس کے قدم اس کے دروازہ کو کھلکھلاتے ہیں۔ اور وہ ان کی طرف سے صحیح سالم سور ہے

ہوتے ہیں۔ اور وہ اس کی خدمت میں کھڑا ہوتا ہے۔ تم نے اپنا شغل تنگی و پریشانی اپنے حصے حاصل کرنا اور ان پر حرص کرنا بنالیا ہے۔ تم نے موت اور اس کے بعد کی چیزوں کو بھلا دیا ہے۔ حق تعالیٰ اور اس کے تغیر و تبدل کو بھلا دیا ہے اور اس کو اپنی پشت پچھے ڈال دیا ہے۔ اس سے تم نے روگدا فی کی ہے۔ دنیا، مخلوق اور اس باب پر کھڑے ہو گئے ہو۔ تم میں سے اکثر روپے پیسے کی پوچھا کرتے ہیں اور تم خالی درازق کی عبادت کو چھوڑ دیتے ہو۔ یہ سب مصیبیں تھاری اپنے نفووس کی طرف سے ہیں۔ چنانچہ تھیں لازم ہے۔ ان کو مجاہدات کی قید میں بند کرو۔ اور ان کے مزدوں کی بیزیں روک کر ان کی مراود کو ختم کرو۔ کہ ان کی آرزویں (رمحض روٹی کا) ایک خشک ٹکڑا اور پانی کا ایک گھونٹ ہوں۔ یہ سب ان کے مزے ہو جاتے ہیں۔ اگر تم نے ان کو طرح طرح کے مزدوں سے موٹا کیا۔ تھیں کھا جائیں گے۔ ایسا ہو گا جیسے ایک بزرگ نے فرمایا۔ اگر تم نے اپنے کتے کو موٹا کیا وہ تھیں کھا جائے گا۔ یعنی ان میں سے جرأت کرنے والے۔ اور اشد تعالیٰ نے ان کے حق میں فرمایا ہے "بے شک نفس تو برا فی ہی سکھاتا ہے مگر جو میرا پر وردگار رحم کرے" اے لوگو! نصیحت قبول کرو۔ اور (اشد کا قول) یاد کرو۔ کہ عقلمند ہی نصیحت قبول کرتے ہیں۔ اشد والے ہی عقلمند ہوتے ہیں۔ جہنوں نے دنیا سے عقل بر قی تو انہوں نے اس کو چھوڑ دیا۔ پھر آغزت کے کام کی عقل لی اور اس میں لگ گئے۔ یہاں تک کہ ان کے لیے (بچلوں کے) درخت اگ گئے اور (پانی کی) نہریں بہ گئیں۔ اور جاگتے اور سوتے آخزت پر ہی جھے رہے۔ (یہاں تک کہ) ان کے پاس حق تعالیٰ کی محبت آئی۔ چنانچہ اس سے (بھی) اٹھ کھڑے ہوئے۔ اور اس سے (بھی) سفر اختیار کیا اور اس سے بھی نکل گئے۔ اور اپنے دلوں کی طنابوں کو باندھا اور اپنے رب عزوجل کی طرف متوجہ ہو کر ان میں سے ہو گئے۔ جو اسی کی ذات کو چاہیں اور اس

کے علاوہ (کسی کو) نہ چاہیں۔ ان سب لوگوں کے ساتھ برکت حاصل کرو۔ ان کا  
قصد کرو۔ اور ان کی خدمت کرو۔ ان کے پیش ہو جاؤ۔ اور ان کی صحبت میں ادب  
یکھو۔ اے ہمارے ائمہ! ہمیں اپنے ساتھ اور اپنے بندوں میں سے نیکوں کے  
ساتھ تمام حالات میں حسن ادب نصیب فرمائیے۔ اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں  
نیکی دیجئے اور دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## انسیوں م مجلس :

اے دنیا کے بندے۔ اے مخلوق کے بندے۔ اے قیص۔ دوپٹہ۔ روپیہ۔ پیسہ  
تعریف اور بندے مذمت کے۔ افسوس تمہارے پر۔ تم سراپا دنیا کے یہے ہو۔ تم  
سارے کے سارے غیر ائمہ اور اس کی عبادت کے یہے ہو۔ جس شخص کو عقل اور مجہ  
اور (علم) حاصل ہوتا ہے وہ اپنے خدا نے بزرگ و برتکی عبادت کرتا ہے۔ اور  
اپنے بڑے بڑے کاموں میں اس کی طرف رجوع کرتا ہے۔ اور جس کو عقل نہیں ہوتی۔  
وہ ایسا نہیں کرتا۔ اس کا دل منور ہوتا ہے اور دنیا کی محبت زیادہ ہوتی ہے۔ پس  
جو کوئی اپنے ظاہر میں اسلام کا دعویٰ کرے اور کافروں ایسی بائیں کرے۔ اور کچھ  
نہیں۔ بس یہی ہمارا دنیا کا جیدنا ہے۔ ہم مرتے ہیں اور جیتے ہیں۔ اور ہمارا مناسووہ  
زمانہ سے ہے۔ کافروں نے یہ بات کی اور تم میں سے بہت سے یہ بات سمجھتے  
ہیں۔ اور اس کو چھپاتے ہیں۔ اور اپنے ان افعال سے کہتے ہیں جو ان سے صادر  
ہوتے ہیں۔ چنانچہ ان کی نہیں رہے ہاں قدر ہے اور نہ مجھ کے پر جتنا وزن۔ تو  
حق تعالیٰ کے نزدیک کیسے ہو سکتا ہے۔ نہ ان کو عقل اور نہ ان کو تمیز ہے۔ جس  
سے نفع اور نقصان کے درمیان فرق کریں۔ اے ائمہ کے بندو! موت اور اس  
کے بعد کی بیزوں کو یاد کرو۔ اور ان پر اس وقت غور کرو۔ جب تم اپنے گھر والوں

حق تعالیٰ اور اس کی مخلوق میں اور اس کی ربو بیت اور عملت میں اس کے تصرفات دکار گزاریوں کو یاد کرو۔ اور ان پر اس وقت غور کر جب تم اپنے گھر والوں سے علیحدہ ہوتے ہو، اور آنکھیں سوتی ہیں جب دل کی اصلاح ہو جاتی ہے، تو امّت تعالیٰ اس کی خرید و فروخت اور اسہاب کے ذریعے سے یہ نہ کے یہ نہیں چھوڑتے۔ اس کو علیحدہ کر لیتے ہیں۔ اور خالص اپنے یہ کر لیتے ہیں۔ اور اس کو اس کی پستی سے املاکیتے ہیں۔ اور اس کو اپنے دروازہ پر اپنے آنکھیں کرم میں بھٹاکیتے ہیں اور اس کو بلا تے ہیں۔ اے اپنے رب جلیل سے منہ پھیرنے والے۔ جلدی ہی جب غبار چھپت جائے گا تو تم اپنے گھر کی خرابی اور حق تعالیٰ کی پکڑ کو دیکھو گے۔ اگر تم نہ لوٹے، اور متوجہ اور متبنہ نہ ہوئے، کم بخوبی ممتازی۔ ممتازے اسلام کی قیصیں ٹکڑے ٹکڑے ہو رہی ہے اور ممتازے اسلام کی قیصیں گندی ہے۔ ممتاز ایمان خالی ہے۔ ممتاز ادل ناواقف ہے۔ ممتاز اندر تاریک ہے۔ ممتاز اسینہ اسلام سے کھلانہیں ہے۔ ممتاز باطن دیران ہے اور ممتاز اخلاقاً ہر برباد ہے۔ ممتازے نو شتے ہیں۔ ممتازی دنیا جس کو تم پسیار کرتے ہو ممتازے سے کوچ کرنے والی ہے۔ ایسا بھی ہو سکتا ہے۔ آج ہی اور اسی گھٹی ممتازی موت ہو۔ ممتازے اور ممتازی امیدوں کے درمیان حائل ہو جائے جو اپنی چاہی چیز کو جان لیتا ہے۔ اس پر وہ آسان ہو جاتی ہے۔ سچا اپنی محبت میں بدلانا نہیں کرتا۔ محبوب کے علاوہ کسی کے ساتھ بیٹھا نہیں کرتا۔ جب مخلوق میں سے ایک کے کمیں نے جنت اور اس میں جو نعمتیں ہیں ان کی بھجن لافی کو سنا ہے۔ اس کو امّت تعالیٰ فرماتے ہیں۔ "اور اس جنت میں ممتازے یہ وہ چیز ہے جس کو ممتازے جی چاہیں اور ممتازی آنکھیں لطف املاکیں۔ تو ہم نے اس سے کہا۔ اس کی قیمت کیا ہے۔ امّت تعالیٰ نے فرمایا۔" بے شک امّت نے مسلمانوں سے ان کی جان اور ان کا مال اس قیمت پر خرید لیے کہ ان کے یہے

جنت ہے یہ جان اور مال حوالہ کرو۔ اور وہ تمہاری ہو جائے گی۔ دوسرے نے کہا۔ میں تو ان لوگوں میں سے ہونا چاہتا ہوں جو امداد کی رضا چاہتے ہیں۔ میرا دل قرب الہی کے دروازہ کے قابل ہو گیا ہے۔ اور کون سے پیارے اس میں داخل ہونے والے ہیں اور کون سے اس سے نکلنے والے ہیں۔ اور ان پر اپنی ملکیت اور مال کے چھوڑنے کا غلبہ ہو گیا۔ تو اس میں داخل ہونے کی کیا قیمت ہے۔ ہم نے اس کو کہا۔ اپناب سب کچھ خرچ کر دے۔ اور اپنے مزوال اور لذتوں کو چھوڑ دے اور اپنے آپ سے اس میں فنا ہو جاؤ اور جنت اور اس کی چیزوں کو چھوڑ دو۔ اور اس کو چھوڑ دو۔ اور نفس۔ خاہش۔ نفسانی اور طبیعت اور دنیا اور آخرت کے مزوال کو چھوڑ دے اور سب کچھ چھوڑ دو۔ اور اپنی پس لپشت چھینک دو۔ پھر داخل ہو۔ تاکہ تم وہ دیکھو جس کو نہ آنکھ نے دیکھا اور نہ کان نے سنا اور جو نہ ہی کسی انسان کے دل پر گذری۔ امتد تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔ پھر ان کو چھوڑ دو۔ بھو۔ جس نے مجھے بنایا ہے وہی مجھے راہ دکھلاتا ہے۔ اے دنیا سے بے رغبتی کرنے والے! جب تیرا دل آخرت سے چاہتے ہوئے اس سے نکل جائے۔ تو پھر کمو۔ جس نے مجھ کو بنایا ہے۔ وہی مجھے راہ دکھلاتا ہے۔ اور تم۔ اے حق تعالیٰ کے چاہنے والے۔ دنیا سے رغبت رکھتے ہو۔ اور اس کے علاوہ سے بے رغبتی اختیار کرتے ہو۔ جب تمہارا دل اپنے مولی کو چاہتے ہوئے جنت کے دروازہ سے نکل جائے گا۔ پھر تم تھو۔ جس نے مجھ کو بنایا ہے۔ وہی مجھے راہ دکھلاتا ہے۔ راہ کی مصیبتوں سے اس کی ہدایت سے مدد مانگو۔ اے لوگو! میری پکار کو پہنچو۔ اس واسطے کہ میں امداد تعالیٰ کی طرف بیارا ہوں۔ اپنے دلوں سے اپنے خالق کی طرف رجوع کرو۔ تم سب کے سب مردہ ہو۔ دوری ہو۔ امداد کی طرف رجوع کرنے اور اس کے سامنے معذرت کرنے کا دروازہ کھلوانا چاہو۔ اسی کے منتظر ہو۔ (اس طرح) عمل کرو۔ کہ وہ نجیبان دیکھنے والا تمہارے سے

خبردار ہو۔ تم نے اللہ تعالیٰ کا ارشاد نہیں سنا۔ کہیں تین کامشو رہ نہیں ہوتا جہاں وہ ان میں چھٹا نہیں ہوتا۔ اور پانچ کامشو رہ نہیں ہوتا۔ جہاں وہ چھٹا نہیں ہوتا۔ اور نہ اس سے کم اور نہ زیادہ۔ جہاں وہ ان کے ساتھ نہیں ہوتا۔ جہاں کہیں بھی ہوں۔ اس کی محبت کے کھانے سے کچھ کھاؤ اور اس کی افعت کی شراب سے کچھ پیو۔ اور اس کی نزدیکی سے مدد چاہو۔ اے مردہ دلو۔ اے ریا سے بیٹھ رہنے والو۔ اس سے پہلے اٹھو کہ تم سے منزہ پھرالیا جائے۔ اس سے پہلے اٹھو کہ تمیں ہلاک کر دیا جائے۔ اے کئی جگہ بیٹھنے والو۔ اس سے پہلے اٹھو کہ تمیں موت آجائے۔ اس سے پہلے اٹھو کہ پانی د بالکل، تمارے (پاؤں) کے نیچے پہنچ جائے۔ اپنی شرک کی زمین سے اپنی توحید کی زمین کی طرف اٹھو۔ اے ہمارے پروردگار! ہمیں ایسے تجارت پر کھڑا کر دے جس سے آپ ہم پر راضی ہو جائیں۔ اور ہمارے دلوں کو ہدایت دینے کے بعد نہ پھیریئے۔ ہمارے دلوں کو حق سے نہ اکتائیے۔ زان کو اپنی کتاب اور اپنے رسول کی سنت کی پریدی سے رباہر، اور ان دونوں پر عمل کرنے سے نکالیئے۔ اور ہمیں پہلے گزرے ہوئے انبیاء، و مرسیین اور شہدار و صالحین علیہم الصلوٰۃ والسلام کی راہ روشن سے نہ نکالیے۔ ہماری روحوں کو ان کی روحوں کے ساتھ کر دیجئے۔ اور آخرت سے پہلے دنیا میں اپنی نزدیکی کے دروازہ میں داخل فرمائیے۔ آمین۔

### پیسویں محلہ :-

اگر قیامت کے دن پیاروں کے لیے جنت میں داخل ہونے سے بھاگنے کی راہ ہوتی کب داخل ہوتے۔ اس واسطے کو وہ کہتے ہیں۔ کہ ہم تھوین سے کیا چیز کریں۔ جو تھوں چاہے۔ ہم حدث سے کیا چیز کریں۔ جو قدیم چاہے۔ یہ دل جب صحیح ہو جاتا ہے تو اس صفت پر ہوتا ہے۔ پھر خود بخود حق تعالیٰ سے قریب ہو جاتا ہے۔ اور دنیا

اور مخلوق کا چھوڑنا فی الجملہ صحیح ہو جاتا ہے۔ اور اس کے لیے قرب بھی صحیح ہو جاتا ہے۔ خرابی تمہاری۔ میں اپنے بچپن سے لے کر اس وقت تک حق تعالیٰ کے دروازہ پر بھڑا ہوں۔ اور تم ہو۔ کہ تم نے اس کو کبھی نہیں دیکھا۔ نہ تیرے دل نے دروازہ دیکھا نہ اس کے ساتھ رہا۔ تم مشرق میں۔ اور یہ جس کی طرف میں نے اشارہ کیا۔ مغرب میں عقل کرو۔ پھر تمہاری تربیت اور پرورش ہوگی۔ میری عقل نے غفلت نہیں کی۔ چنانچہ میں اس کے بندوں میں سے خاص لوگوں کے ساتھ اس کے دروازہ پر ہوں۔ کہو۔ میں نے پس کیا۔ اور تمہاری عقل اپھی ہوئی۔ اے یوسف کے پیاے۔ اپنے پاس سے باتیں کرتے ہو۔ اپنے پیچھے کی خبر دے۔ اپنے دل کی بات کرو۔ اور پس کھو۔ پھر گونجے بن جاؤ۔ اپنے کان اور اپنے خزانہ سے اور اپنے گھر سے خرچ کرو۔ وگرنہ تو نہ چڑاؤ۔ نہ خرچ کرو۔ لوگوں کو اپنے خوان سے کھلاو۔ اور ان کو اپنے چشمہ سے پلاو۔ مومن عارف ایسے چشمہ سے پلاتا اور پیتا ہے جس کا پانی کبھی خشک نہیں ہوتا۔ ایسا چشمہ جو اس کے پاس اس کے مجاہدوں اور پس رکی وجہ سے حاضر ہو گیا ہے۔

جنت نہیں۔ کہو دنیا نہ دیک ہے۔ اور جنت تو بندہ کے اس دنیا کے قریب ہونے سے نزدیک نہیں ہوتی۔ جس کو وہ چاہتا ہے۔ پھر اس کے اوپر اس کے عیب کھل جاتے ہیں۔ پھر اس سے بے رغبتی کرتا ہے۔ اور اس سے محض ایک فوالہ اور اس سے لابدی پر قناعت کرتا ہے۔ جس کو وہ تمہارے لیے اس سے شریعت۔ تقویٰ اور پرہیزگاری کے ہاتھ سے حاصل کرتا ہے۔ اس کے زہد کے ہاتھ سے دل کے ہاتھ سے لیتا ہے۔ نہ کنفس۔ خواہش نفسانی اور شیطان کے ہاتھ سے۔ جب اس کی یہ بات پوری ہو جاتی ہے۔ تو دنیا آتی ہے۔ چونکہ اس کی دنیا سے بے رغبتی جنت کے گوشوں کی قیمت ہے۔ جب اس کا دل اس کو اس میں داخل کر دیتا ہے اور اس کے پاؤں اس میں جم جاتے ہیں۔ اور اس کا باطن جگہ پھر لیتا ہے تو اس پر اس کے کام

آسان ہو جاتے ہیں۔ اس وہ جب اس حال میں ہوتا ہے۔ وہ حق تعالیٰ کے بندوں کو اپنی طرف چلتے دیکھتا ہے۔ اس نے ان سے پوچھا۔ کہ ہر کو جواب دیا۔ بادشاہ کے دروازہ کی طرف۔ پھر انہوں نے اس کی طرف اس کو بھی شوق دلایا۔ اور اس نے متنبہ کیا۔ اور جنت سے بے رغبت اختیار کرتے ہیں۔ اور اس سے جس پر وہ ہے۔ اور سمجھتے ہیں۔ ہم تو ان میں سے یہیں جن کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ اسی کی رضا چاہتے ہیں۔ چنانچہ اس پر جنت کی زمین با وجود اپنی فراخی کے تنگ ہو گئی۔ اور اس سے داپسی چاہی۔

یہاں تک کہ نکلوں۔ میں تو پنجھرے میں قید پر نہ کی مانند ہو گیا ہوں۔ اور میرا دل تمہاری قید میں ہو گیا ہے۔ اس داسٹے کہ دنیا موسن کا قید خانہ ہے۔ اور تم عارف کا قید خانہ ہو۔ چنانچہ وہ اس سے نکلتا ہے۔ ان سے ملتا ہے۔ جو اللہ والے ہیں۔ یہ طریقہ سالکین کا ہے لیکن مجددین کا طریقہ تو یہ ہے کہ قرب اللہ کی بجلی بغیر کسی درجہ پر جو داسٹے کے پہلے قدم پر ہی قتل (مار۔ کاٹ) کر چکوڑتی ہے۔ اے اللہ! ہمارے دلوں کو اپنی طرف کھینچ لیجئے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیئے۔

## اکیسویں مدرس :-

امم والوں کے تو ایسے اعمال ہوتے ہیں۔ جیسے نیکی کا پھراؤ۔ پھر ان کو کوئی عمل شمار (بھی ہنیں) کرتے۔ اپنے آپ کو متواضع اور حیرت (بھی سمجھتے اور رکھتے) ہیں۔ تم اپنی عاجزی اور انحرافی کے قدم پر ہی رہو۔ تم عاجزی۔ ڈر اور خوف کے قدموں پر رہو۔ ڈر کی بات ہے۔ کہ (کہیں) باطن کی صفائی گندی اور وہ اور سینہ تنگ ہو جائے۔ جب تم ہمیشہ اس پر ہو گے۔ تو امم تعالیٰ کی طرف سے تمہارے پاس امان

آئے گی اور تمہارے دل اور تمہارے باطن پر مہر کر دے گی۔ اور تمہاری خلوت کی دیواروں کو پوشاک پہنادے گی۔ اس کے لیے اور تمہارے ہاتھ پاؤں کے لیے اشارہ زبان۔ تسبیح اور ذکر بن جائے گی۔ تمہارا دل عجیب و غریب (باقیس) سنے گا۔ اور تمہارے منہ کی طرف سے ایک لفظ بھی نہ نکلے گا۔ تمہارا خطا ہر اور مخلوق اس سے ایک لفظ بھی نہ سئیں گے۔ یہ چیز تمہارے لیے مشکل نہ ہو گی۔ یہ ایک ایسی نعمت ہو گی۔ جسے جان کر تم اپنے آپ ہی میں بات کرو گے۔ اور جو تمہارے پروردگار کا احسان ہے سو تم اس کو بیان کرو۔ اے ولی! تمہیں اور تمہارے دل کو چاہئے کہ ان باطنی نعمتوں کو بیان کرو۔ اور تم اپنے رب جلیل کی نعمت اور تہائی میں اپنے ساتھ اس کی کرامت کو کس چیز کے ساتھ بیان کرتے ہو۔ اس واسطے کہ ولی ہونے کی شرط پوچھنا ہے۔ اور نبی ہونے کی شرط انعام ہے۔ ولی کا انعام ائمۃ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے۔ پس اگر وہ اس کی بات کو ظاہر کر دیتا ہے۔ آزمائش میں پڑتا ہے۔ اور اس کی حالت جاتی رہتی ہے۔ جب اس کی بات کو محض ائمۃ تعالیٰ کے فعل سے ظاہر کرتا ہے۔ اس پر نہ گرفت ہوتی ہے اور نہ مختصر۔ یہ اس کے علاوہ ہے۔ نہ کہ وہ۔ ایک کسی پوچھنے والے نے مجھ سے پوچھا۔ میں ہر ایک کو دیکھتا ہوں۔ کہ جو کچھ اس سے گزرتی ہے۔ اس کو پوچھتا ہے اور تم ظاہر کرتے ہو۔ میں نے جواب دیا۔ افسوس تمہارے پر۔ ہم تو کوئی چیز بھی ظاہر نہیں کرتے۔ یہ جان بوجھ کر نہیں۔ غلبہ سے ظاہر ہو جاتی ہے جب میرا تالاب بیال بھر جاتا ہے۔ میں اسے کم دیتا ہوں۔ جب اس پر رو آتی ہے اور بغیر اختیاری طور پر وہ اپنے اردو گد سے بہہ نکلتا ہے۔ تو میں کیا کروں۔ بدجتنی تمہاری۔ تم علیحدگی اختیار کرتے ہو کہ (کچھ تم پر بھی) کھل جائے۔ اور یہ تمہارے اور خانقا ہوں والوں اور مخلوق کے لیے نہیں۔ تمہارے لیے تمہارا دل جنگلوں اور بیا بانوں پر سے بھر گیا۔ پس جب تمہارے پاس نزد بھی کا خزانہ لائے تو پھر تم مخلوق کے درمیان بیٹھنے کے قریب ہو۔

تو اس وقت تم ان کے لیے روا ہو گے۔ اشہد رحم کرے۔ اس مومن پر جو میرے لئے  
کے مطابق اس کو چھخنے والا ہے۔ (بلکہ) میں کہتا ہوں۔ اپنی خلوت اور جلوت میں اس  
پر عمل کرنے والا ہے۔ اے لوگو! کوشش کرو۔ خوب کوشش کرو۔ اور اس گھٹری کو دیکھ  
کر، فراخی کی گھٹری سے نا امید مت ہو جاؤ۔ کیا تم نے نہیں سنا۔ اشہد تعالیٰ کس طرح  
فرماتے ہیں۔ شاید اشہد تعالیٰ اس کے بعد کوئی اور بہتر صورت پیدا کر دیں۔ اپنے  
پروردگار سے ڈرو۔ اور اس سے امید رکھو۔ تم نے ان کی نہیں سنی۔ اشہد تعالیٰ فرماتے  
ہیں۔ اشہد تمہیں آپ ڈراتے ہیں۔ امان کو تم اپنے ڈرنے اور بچنے کے مطابق، ہی  
دیکھو گے۔ اپنے پروردگار پر بھروسہ رکھو۔ اور اس سے ڈرتے رہو۔ کیا تم نے ان  
کی نہیں سنی۔ اشہد تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے۔ اور جو اشہد پر بھروسہ کرتا ہے۔ اشہد  
اس کے لیے کافی ہو جاتا ہے۔ اے اشہد! ہمیں مخلوق سے بے پرواہ کر دے۔ ان  
لوگوں سے بے پرواہ کر دے جنہوں نے بہت مال جمع کیا اور اس کو اپنے پاؤں  
تکے چھوڑ گئے۔ اور اس پر غفران کیا۔ اور وہ ان کی محبت میں (ریحان و پریشان)  
کے میدان میں گھے ہیں۔ اور فیقر ان سے مانگتے ہیں۔ اور انہیں فریاد کو پہنچنے کے لیے  
کہتے ہیں۔ اور وہ بھرے بن رہے ہیں۔ اے اشہد! ہمیں ایسا کر۔ جو اپنی حاجتیں  
تمہارے سامنے لاتا ہے۔ اور اپنی مشکلات میں آپ ہی سے فریاد کرتا ہے۔ آئیں

### پائیسویں ملکس :-

حضرت سفیان علیہ الرحمۃ سے پوچھا جاہل کون ہے۔ فرمایا۔ وہ جو اپنے پروردگار  
کو نہیں پہچانتا۔ تاکہ اپنی حاجتیں اس سے مانگے۔ جو کوئی اپنی حاجتیں پروردگار سے  
نہ مانگے۔ اس کی مثال اس مرد کی مانند ہے۔ جو کسی بادشاہ کے گھر میں کوئی ایسا کام  
کرتا تھا۔ جس کے کرنے کا بادشاہ نے اس کو حکم دیا تھا۔ پھر اس نے کام کو چھوڑا اور

بادشاہ کے پڑوس میں کسی شخص کے دروازہ کی طرف چلا گیا۔ اس سے روٹی کا خشک  
ٹکڑا مانگتا تھا جس کو وہ کھاتے۔ کیا ایسا نہیں۔ جب بادشاہ کو اس کا علم ہوا، اس  
سے بیزار ہوا۔ اور اس کو اپنے گھر میں گھسنے سے منع کر دیا۔ اے دل کے مردو۔ سنو۔  
اور میں اس کو متہارے اور پر دیکھ رہا ہوں۔ تم کیسے مرتے ہو۔ اور تم نے اپنے رب جلیل  
کو رجھی ہنیں پچانा۔ اے امثدا! ہمیں اپنی معرفت اور اپنے یہے اخلاص عمل اور اپنے  
غیر کے لیے عمل چھوڑنا نصیب فرمائیے اور ہمیں اپنا ظاہر اور باطن کا علم عطا کیجئے۔  
ہم نے صبر کیا اور ہم راضی ہو گئے۔ اور اپنی اس مصیبت جس کا علم ہمارے بارہ میں  
اپ کو پہلے سے ہو چکا ہے کی تلخی کو ہمارے لیے خوشنگوار بنانا دیجئے۔ ہمارے دلوں کو  
گوشت کو مردہ کر دیجئے۔ یہاں تک کہ تیری قدرت کی قنچیاں ہمیں ملوں نہ کریں۔ تاکہ  
ہمارے لیے ہمیشہ اپ ہی کی صحبت ہو۔ آئین

### تیسیویں مختصر :-

اے صاحبزادے! جو چیز متہارے لیے ہے۔ تم سے فوت نہ ہو گی۔ نہ کوئی اور  
اے کھانے گا۔ اور جو چیز دوسرے کے لیے ہے۔ وہ رغبت اور لالپچ سے متہارے  
پاس نہ آئے گی۔ وہ تو شخص کل ہے۔ جو گذرگئی۔ اور متہارا دن یہے جس میں تم ہو۔  
اور کل جو آئے گی۔ متہاری (گذری ہوئی) کل تو متہارے لیے عبرت بن چکی ہے۔ اور  
متہاری آج اور (آنے والی) کل ایسی مدت ہے۔ جس میں تم ہو کہ نہ ہو۔ اس واسطے کہ  
تم نہیں جانتے۔ کہ کون سی متہاری (گذری ہوئی) کل ہے۔ تب تم یاد کر دیگے۔ جو میں  
تھیں کہتا ہوں۔ اور شرمندہ ہو گے۔ بد نصیبی متہاری۔ میرے ہاں اپنی حاضری کو ایک  
یا چند دنوں کی خوبیوں کے لیے پنج دیتے ہو۔ جس چیزیں بیس لگا ہوں اور جو کچھ میں  
کہتا ہوں۔ متہاری اس سے جہالت نہ تم کو میرے سے کاٹ دیا ہے۔ تم اس کی جڑ

اور شاخ (دونوں) سے ناواقف ہو۔ تم نے بات کی اور تم نے پہچانا۔ لیکن تم باز نہیں رہے۔ کچھ وقت (گزرنے) کے بعد تم اس کو یاد کر دے گے۔ جو میں نے تمہارے لیے نصیحت کی۔ تم رہنے کے بعد میری بات کے نتیجہ کو دیکھ لو گے۔ مچھر تم اس طرف دھیان کر دے گے۔ جو میں نے تم سے کہا۔ میں اپنا کام اشد کے حوالہ کرتا ہوں۔ لا حول ولا قوۃ الا بالله العلی عظیم۔

مون کے نزدیک سب سے پیاری چیز عبادت ہے۔ اور اس کے نزدیک سب سے پیاری چیز نہایتی میں کھڑا ہونا ہے۔ وہ اپنے گھر میں بیٹھا ہوتا ہے اور اس مؤذن کا انتظار کر رہا ہوتا ہے جو حق تعالیٰ کی طرف بلانے والا ہوتا ہے۔ جب اذان سنتا ہے تو اس کے دل میں خوشی پیدا ہوتی ہے۔ مسجد اور جماعت کی جانب پہنچتا ہے۔ اس سے مانگنے والا خوش ہوتا ہے۔ جب اس کے پاس کوئی چیز ہوتی ہے۔ اس کو دیتا ہے۔ چونکہ اس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قول سنایا ہے کہ مانگنے والے کو اشہد تعالیٰ اپنے بندے کی طرف راہ دکھاتے ہیں۔ کیوں خوش نہ ہو۔ اور رب جلیل تے تو اس بات کا حکم جاری کر دیا۔ کہ اس سے فقیر کا ہاتھ طلب کرے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن اشہد تعالیٰ فرمائیں گے۔ تم نے اپنی دنیا پر اپنی آخرت کو ترجیح دی۔ اور تم نے اپنی لذتوں پر میری عبادت کو ترجیح دی۔ مجھے اپنی عزت اور اپنے جلال کی قسم میں نے جنت کو پیدا ہی تمہارے لیے کیا ہے۔ یہ آپ کا ارشاد ان سب کے لیے ہے۔ اور اپنے لیے محبت کرنے والوں کے لیے آپ کا ارشاد ہے۔ تم نے مجھے دنیا کی تمام مخلوق اور آخرت پر ترجیح دی۔ تم نے مخلوق کو اپنے دلوں سے دور کر دیا۔ اور ان سے اپنے بھی دل کے بارہ میں بھی ان سے پرہیز کیا۔ میری رضا تمہارے لیے ہے اور میری نزدیکی تمہارے لیے ہے۔ اور میری محبت تمہارے لیے ہے۔ تم پر کچھ میرے بندے ہو۔ اشہد والوں میں ایسا

بھی ہے۔ جو دن کے وقت جنت کے کھانوں میں سے کھاتا ہے۔ اور اس کی شراب میں سے پینا ہے۔ اور جو کچھ اس میں ہے۔ وہ سب کو دیکھتا ہے۔ ان میں ایسا بھی ہے جس کا کھانا پینا ختم ہو جاتا ہے۔ اور مخلوق سے الگ ہو جاتا ہے اور ان سے چھپ جاتا ہے۔ اور حضرت الیاس علیہ السلام اور حضرت خضر علیہ السلام کی طرح مرے بغیر زمین پر بستا ہے۔ اسٹد تعالیٰ نے فرمایا۔ اسٹد والوں میں بہت سے ایسے ہیں جو زمین میں چھپ جاتے ہیں۔ لوگوں کو دیکھتے۔ وہ لوگوں کو دیکھتے ہیں اور لوگ ان کو نہیں دیکھتے۔ ان میں اسٹد والے بہت ہیں۔ اور ان میں خواص کم ہیں۔ چند لوگ تو پچھے ہیں۔ اور سب ان کے پاس آتے ہیں اور ان کا قرب چاہتے ہیں۔ جن کی وجہ سے زمین اگاتی ہے اور آسمان بارش برساتا ہے۔ اور فرشتے مخلوق سے مصیبت دور کرتے ہیں۔ جن کا کھانا اور پینا حق تعالیٰ کا ذکر اور تسبیح و تہلیل ہے۔ اور اسٹد والوں میں چند لوگ ایسے ہیں۔ جن کا یہی کھانا ہو جاتا ہے۔ اے صحت اور فرا غلت والے۔ تمہارا زیادہ نقصان کا ہے سے ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ دو نعمتیں ہیں جس میں اکثر لوگوں کو نقصان اٹھانا پڑتا ہے صحت اور فرا غلت۔ دی ہی صحت اور اپنی فرا غلت کو اسٹد تعالیٰ کی اطاعت کے لیے استعمال کرو۔ اس سے پہلے کہ تمہاری صحت کو کوئی مرض لگ جائے۔ اور کوئی کام تمہاری فرا غلت اڑالے جائے اپنی تنگدی سے پہلے اپنی امیری کو غنیمت جانو۔ چونکہ امیری ہمیشہ نہیں رہتی۔ فقیروں کی عزت کرو۔ اور ان کو اپنے ہاتھوں کی چیزوں میں شریک کرو۔ اس واسطے کہ اسٹد ان کو دیتا ہے۔ یہی چیز ہے۔ جو تمہارے پروردگار کے ہاں کام آئے گی۔ اور تمہاری آخرت میں فائدہ دے گی۔ بھجن تو۔ تم اپنی موت سے پہلے اپنی زندگی کو غنیمت چانو۔ موت جیسے واعظ سے سبق سیکھو۔ اس واسطے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے۔ موت کافی واعظ ہوتی ہے۔ موت ہر نبی چیز کو پرانی بنادیتی ہے اور

ہر دُور کو نزدیک کر دیتی ہے۔ اور ہر سچے کو جھوٹا بنا دیتی ہے۔ مثنا۔ نہیں اس سے بچنا۔ اس وقت اور اسی گھٹری اور آج ہی آجائے۔ یہ معاملہ تو دوسرے کے ہاتھ میں ہے۔ یہ تمہارے ہاتھ میں نہیں ہے۔ ہر چیز جو تمہارے لیے ہے، عارضی ہے تمہاری جوانی، تمہاری صحبت، تمہاری فراغت، تمہاری امیری، تمہاری غزوی، اور تمہاری زندگی تمہارے ہاں عارضی طور پر ہے لیکن اس کی ممکنیں فکر ہونی چاہیئے۔ کم بخوبی تمہارے لیے کہ تم دوسروں کو صبر کا حکم کرتے ہو۔ اور خود تم بے صبر ہو۔ تم دوسرے کو رضا با القضا کا حکم کیسے کرتے ہیں اور خود تم ناراض ہو۔ تم دوسرے کو دنیا سے بے رغبتی کا حکم کیسے کرتے ہو۔ جبکہ خود تم اس سے بے رغبتی اختیار کیے ہو۔ تم دوسرے کو اندھہ تعالیٰ پر بھروسہ کرنے کا حکم کیسے کرتے ہو جبکہ خود تم غیر امداد پر بھروسہ کیے ہو۔ تم ہو۔ اور امداد کے بندوں میں سے سچوں اور نیکوں کے دلوں کی بیزاری ہے۔ کیا تم نے امداد والوں میں سے ایک کی یہ بات نہیں سنی۔ اس بات سے لوگوں کو منع نہ کر دیں کو کہ تم خود کرتے ہو۔ تمہارے لیے (باعث)، شرم ہے جب تم (ایسا) کر دیں۔ بُری بات ہے۔ تمہارے سارے (کارنامے) لوگوں کے لیے ہیں۔ اور تم بھرم نفاق ہو۔ چنانچہ بلاشبہ امداد تعالیٰ کے ہاں تمہارا مچھر کے پر جتنا بھی وزن نہیں۔ تم مخالفوں کے ساتھ دوزخ کے سب سے پچھے درجہ میں ہو گے۔ میری بات پر قائم رہنا ایمان کی نشانی ہے اور اس سے بجاگنا نفاق کی نشانی ہے۔ اے امداد! ہم پر مہربانی فرمائیے ہیں دنیا اور آخرت میں سوا نہ کچھے اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

### چوبیسویں مجلس

اے لوگو! کہنا سننا چھپوڑو۔ اور دنیا کا جمع کرنا اور اس پر لڑنا چھپڑنا گناہ ہے۔ جو مٹکا تمہارے ہاتھوں میں ہے جس سے تم نے فقروں اور حاجتمندوں کے حقوق ادا

نہیں کیے اور بقیہ اسٹر تعلیم کی اطاعت پر دھیان خرچ نہیں کیا۔ اس پر تمیں سزا ملے گی۔ بذنبی تھماری۔ تم تو ان مالوں کے سلسلہ میں اپنے پروردگار کے کارپرواز ہو۔ کیا تمیں شرم نہیں آتی کہ تمہارے پڑوس میں فقیر ہیں جو بھوک سے مر رہے ہیں ہو۔ کیا تمیں نہیں بخوبی کہ تم اسے اپنے رب جلیل کی نہیں سنی۔ کیسے اور تم ان سے منہ بچیرے ہوتے ہو۔ کیا تم نے اپنے رب جلیل کی نہیں سنی۔ ارشاد فرمایا۔ اس چیزیں سے جس کا ہم نے تمیں نائب بنایا ہے۔ خرچ کرو چنانچہ وہ تمیں خبردار کر چکا ہے کہ تم اس میں (صرف) نائب ہوتے گئے ہو۔ اور تم نے اس پر قبضہ کر لیا ہے۔ اور تم نے اس سے بہت سی چیزیں نکالی ہیں۔ اسٹر تعلیم نے تمیں ساری نکال دینے کے لیے حکم نہیں فرمایا۔ اور اس نے فقیروں کے لیے ایک معلوم اور مقرر حصہ رکھا ہے۔ اور وہ زکوٰۃ ہے۔ کفارے اور نذرانے ہیں۔ فقیروں کے حقوق پورے دو۔ پھر گھرداروں اور رشتہ داروں کے حقوق پورے کر دو۔ (پوری) زکوٰۃ نکالنے کے بعد غنواری کرنا موم کے اخلاق (کرمیانہ) سے ہے۔ جس نے اسٹر تعلیم سے معاملہ کیا۔ فائدہ (ہی) اٹھایا۔ اور اس کا فرمان سب سے سچا ہے۔ اس نے اپنی پہی کتاب میں ارشاد فرمایا۔ اور تم جو چیزیں بھی خرچ کرو۔ وہ اس پر بدلم دے گا۔ تم اپنے دل سے اس سے صاف نکل جاؤ۔ جس کا سارا تم نے اپنے ہاتھ سے چھوڑنا ہے۔ یہاں تک کہ تم اپنے سارے مال کا بدلم دو۔ کبھی تھماری مخلوق نہ تمیں فائدہ پہنچائے گی اور نہ تمہارا نقصان کرے گی۔ مگر جب وہ اسٹر تعلیم کے دلوں میں نہ ڈال دیں جن کے ہاتھ میں ان کے دل ہیں جس طرح چاہتے ہیں ان کو چلاتے ہیں۔ کبھی تسبیح کے لیے کبھی تسلط کے لیے۔ کیا تم نہیں سنا۔ اسٹر تعلیم نے فرمایا۔ «جو اسٹر تعلیم کے لوگوں کے لیے اپنی رحمت سے کھوں دیں تو اس کو کوئی روکنے والا نہیں اور جو روک لیں تو اس کو کھولنے والا کوئی نہیں ۔۔۔

اس پر اور اس کے ساتھ صبر کرنا ان کے دنوں کو دور کر دیتا ہے۔ اور اس کے وقت کو ختم کر دیتا ہے۔ اے مرید! اپنی مراد کے دروازہ سے اس کی مصیبت کے تیروں کی وجہ سے مت بھاگو۔ جسے رہو۔ تمہیں تمہاری مراد مل جانی ہے جب مرید آزمائش میں پڑتا ہے تو اپنے استاد کا محتاج ہوتا ہے۔ تاکہ اس کی مصیبت میں اس کا علاج کرے وہ اس کو صبر اور شکر کا حکم دیتا ہے۔ وہ اس کو چیز کو پھرٹنے کا حکم کرتا ہے۔ وہ اس کو اپنے دل سے روگ رانی اور اس کی کسی بات کے قبول کرنے کو چھوڑنے کا حکم کرتا ہے جس کا اپنے شیخ کے ساتھ سچا ساتھ ہو۔ اللہ تعالیٰ اس کی مشکل کو جلد یا بدیر دور فرمادیتے ہیں۔ اے کڑو! اور میٹھے پانی کے درمیان حائل ہونے والے ہمارے اور اپنی نافرمانیوں کے درمیان اپنی رحمت کا بزرخ حائل کرئے۔ آئیں

### چیکیسوں مخلص :-

یہ تمہیں شیطان اور اس کا چیل سمجھتا ہوں۔ تم اپنے بارے میں اس سے نظر ہو۔ اور وہ سچا ہے۔ اور وہ تمہارے دین اور تمہارے تقویٰ کا گوشت کھاتا ہے۔ اور تمہاری اصل پونچی صنائع کرتا ہے۔ اور تمہارے پاس کوئی بھلائی نہیں۔ کم خوبی تمہاری اس کو اپنے پاس سے دامنی ذکر سے دور کر دو اور بھیگا دو۔ دامنی ذکر کی پابندی کرو۔ اس داسٹے کریں اسے ہلاک کرتا ہے اور اس کو بھیگانا ہے۔ اور تمہارے یہ محنت و شقت کو کم کرتا ہے۔ حق تعالیٰ کو اپنی زبان سے یاد کرو۔ اور اپنے کھانے اور اپنے پینے کے علاوہ اپنے دل سے بہت دفعہ یاد کرو۔ اپنے تمام حالات میں پرہیزگاری اختیار کرو۔ اور شیطان کو ہر انے کے لیے اللہ تعالیٰ کے ان اقوال سے مدد لو۔ لا حوال ولا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔ مشار اللہ کان لا الہ الا اللہ الملک الحق المیم۔ سبحان اللہ و بحمدہ سبحان اللہ العظیم و بحمدہ۔ ان سے وہ پلٹ جاتا ہے۔ اور اس کا دب دب

کم ہو جاتا ہے۔ اس کے لشکر شکست کھا جاتے ہیں۔ ابلیس کا تخت پانی پر ہوتا ہے اور وہ اپنا شکر زمین پر بھیجتا ہے۔ اس کے نزدیک سب سے بڑی عزت اس کی ہوتی ہے جو سب سے زیادہ فساد مچانے والا ہو۔ گناہ ابن آدم کے لیے ہیں۔ ادب عبادت گزار کے حق میں اس طرح فریضہ ہے جیسا کہ عام آدمی کے حق میں تو ہے۔ وہ ادب کرنے والا کس طرح نہ ہو۔ جبکہ وہ خالق کے مخلوق میں سے سب سے زیادہ نزدیک ہو۔ جو کوئی جہالت کی وجہ سے بادشاہوں کے ساتھ رہنا سننا رکھے تو اس کی جہالت اس کو اپنے قتل کے قریب کر دے گی۔ جس کو ادب نہیں خالق اور مخلوق کو اس سے بیزاری ہے۔ ہر دہ گھٹری جس میں ادب نہ ہو۔ وہ بیزاری ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ادب نہایت ضروری ہے۔ اگر تم مجھ کو پہچان لیتے۔ میرے سامنے سے نہ پہنچتے اور تم میرا پہچاہی کرتے۔ جس طرف بھی رخ کرتا۔ تمیں ایک طرف ہونے کی قدرت ہی نہ ہوتی۔ ایک ہی برابر ہوتا۔ تم سے خدمت لیتا یا تمیں دیتے ہی چھپوڑ دیتا۔ تم سے لیتا۔ یا تم کو دیتا۔ تمیں تنگ دست کر دیتا یا امیر بنا دیتا۔ تمیں مشقت میں ڈال دیتا۔ یا تمیں راحت نصیب کرتا۔ ان سب چیزوں کا اصل حسن ظن ہے۔ اور اس سے (تعلق) کی درستی ہے۔ اور تم دونوں سے محروم ہو۔ تو تمیں میرا ساتھ کیسے درست۔ اور میری بات سے تمیں کیا فائدہ۔ خالق اکبر اور مخلوق کی صحبت ساتھ اور معاشرت (زمین کے) آداب بہتر کرو۔ اے امہ۔ ان کا ان باتوں کا سنتا ان کے خلاف جنت نہ بنا۔ بلکہ ان کے حق میں محنت بنتا۔ اے ہمارے پروردگار۔ ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے اور ہمیں ورزخ کے عذاب سے بچائے۔

## چھپیسویں محلہ :-

اس کے نیچے کی سواری اس کے دل کے اعمال کو اس کے چہرہ پر ظاہر کر دیتی

اس کا چہرہ ماہِ کامل کی مانند ہو جاتا ہے اور یوں بن جاتا ہے گویا وہ ایک فرشتہ ہے جس کا دلِ امتداد تعالیٰ کی مہربانیوں کو دیکھ کر خوش ہے اس کا عمل اس کو اس چیز کی خوشخبری دیتا ہے جو امتداد تعالیٰ نے اس کے لیے جنت میں تیار کر رکھی ہے۔ نیک عمل ایک صورت بن جاتی ہے۔ اس کو کہتی ہے میں تمہارا رونا ہوں۔ تمہارا صبر ہوں۔ تمہاری پرہیزگاری ہوں۔ تمہارا ایمان ہوں اور تمہاری جان ہوں۔ تمہاری نماز ہوں۔ تمہارا روزہ ہوں۔ تمہارے مجاہد سے ہوں اور تمہارے ربِ جلیل کے لیے تمہارا شوق ہوں اور اس کے لیے تمہاری معرفت ہوں۔ اس سے تمہاری واقفیت ہوں۔ تمہارا حسنِ عمل ہوں اور اس بزرگ دبر تر کے سامنے تمہارا ادب ہوں۔ چنانچہ اس کا بوجھ بہکا ہو جائے گا۔ اور اس کا ڈرِ احیان سے اور اس کی سختی نرمی سے بدل جائے گی۔ اور جس نے نیک عمل نہ کیا اس کو اس کا پروردگار چھوڑ دے گا اور وہ برایوں میں رہے گا۔ چنانچہ گناہوں کے وزن اور بوجھ اس کی پشت پر ہوں گے۔ بھوک اور پیاس اس کے اندر ہو گی۔ اور ڈر اس کے سامنے ہو گا اس کے پچھے سے فرشتے اس کو ہانک رہے ہوں گے اور گھٹنوں کے بیل چلا رہے ہوں گے۔ اور اس کے دل پر تیرا چرکا لگ رہا ہو گا۔ قیامت کے میدان میں حاضر ہو گا بھر اس کے لیے نوک جھونک اور جاپن پٹال (رکی نوبت) آئے گی۔ پس بہت سخت حساب ہو گا۔ بھر اس کو آگ میں ڈال دیا جائے گا۔ بھر اس کو عذاب دیا جائے گا۔ پس اگر وہ اہل توحید والوں میں سے ہوا، اپنے اعمال کے مطابق سزا پاتے گا۔ بھر اس کو امتداد تعالیٰ اپنی رحمت سے آگ سے نکالے گا۔ اور اگر کفر والوں میں سے ہوا تو وہ اپنے ہم جنسوں کے ساتھ پہنیشہ آگ میں رہے گا۔ اگر تم توبہ اور صیحہ فکر میں رہو تو

دُنیا والی چیز کو چھوڑ دو۔ اور آخرت والی چیز میں لگ جاؤ۔ اور مخلوق والی چیز کو چھوڑ دو۔ اور حق تعالیٰ والی چیز میں لگ جاؤ۔ برائی کو چھوڑ دو اور بھلائی کے کام میں لگ جاؤ۔ اے فکر اور توہ کو چھوڑنے والو! تم ٹوٹے میں ہو اور تمہارے پاس کوئی بھلائی نہیں۔ تم ٹوٹا پانے والے اور فائدہ نداہٹانے والے ہو۔ تمہاری مثال اس آدمی کی طرح ہے جو بیچتا ہے اور خریدتا ہے اور نہیں جانتا۔ کیا خرچ کرتا ہے۔ اور نقد کو کھرا نہیں کرتا۔ سو کم گنتا ہے۔ اور اپنی اصل پونجی کے کھو جانے کا انتظار کرتا ہے جس نے اس کے ساتھ اس نے بڑھاپے اور قصہ کو پیش دیا ہے۔ خرابی تمہاری۔ تمہاری اصل پونجی جو تمہاری عمر ہے۔ جاتی رہی ہے۔ اور تمہارے پاس کوئی بھلائی نہیں۔ تمہاری ساری کھانی کھوٹی ہے۔ تمہارے علاوہ دوسرے مونوں کی ساری کھانی گوہر ہے۔ جلدی ہی مونین کو ان کا پورا حق دیا جائے گا اور تم پکڑے جاؤ گے اور قید کیے جاؤ گے۔ تمہارے پاس جو موتی ہے وہ قبول نہ ہو گا بلکہ حق تعالیٰ تو اخلاص کو قبول فرماتے ہیں اور اخلاص تمہارے پاس نہیں۔ کیا تم نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان نہیں سنا۔ اپنا محاسبہ خود ہی کرو۔ اس سے پہلے کہ تمہارا محاسبہ کیا جائے اور (خود ہی اپنا) وزن کرو۔ اس سے پہلے کہ تمہارا وزن کیا جائے۔ اور اپنے آپ کو بڑی پیشی کے لیے سوار لو۔ اس سے پہلے کہ اللہ تعالیٰ اس بات کو جانتے پہچاننے سے انکار کر دیں۔ کہ وہ اس کے دوستوں میں سے ایک دوست۔ اس کے پیاروں میں سے ایک پیارا اور اس کی مرادوں میں سے ایک مراد ہے۔ اس کی خلوت اور جلوت میں ایک فرشتہ مقرر کر دیا جاتا ہے۔ جو اس کے دل کی تربیت کرتا ہے۔ دلیل کی تربیت کرتا ہے۔ اس کو نیکی کا حکم کرتا ہے اور برائی سے موڑ

دیتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت یوسف علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بارہ میں فرمایا : ” یو نبی ہوتا ہے تاکہ ہم اس سے براٹی اور بے چیائی ہٹالیں۔ بلاشبہ وہی ہمارے برگزیدہ بندوں میں سے ہے ۔ ” اللہ تعالیٰ کا یہ فعل انہیار و مرسیین ، اولیا و صدیقین علیہم السلام کے ساتھ ہے۔ حضرت عیٰ علیہ السلام کا بچوں کے پاس سے گزر ہوا ، جبکہ وہ کھلیل رہے تھے۔ تو انہوں نے کہا ہمارے ساتھ کھلیلو۔ اس پر آپ نے فرمایا ، سچان اللہ۔ ہم کھلینے کے لیے نہیں پیدا کیے گئے۔ ہم قوم اس قوم کے اقرار ہیں جو مخلوق کا حکم کرتی ہے نہ کہ براٹی کا۔ اس کو دیکھنے کے بعد دلوں سے مل جاتے ہیں۔ سب کے سب گوہر بن جاتے ہیں۔ مطہن ہو جاتے ہیں اور رفیق اعلیٰ رہ (رفشتوں) کے ہاں نیک ہو جاتے ہیں۔ قرآن کا سننا ان کا جاہی آزار بن جاتا ہے اور اس سے پہلے بھی سنتے تھے۔ بااعتبار صورت نہ بااعتبار سخنی۔ (مومن) زیادہ تر بھروس اور بے ہودہ بات نہیں سنتا۔ اس واسطے کہ اس کے نزدیک قرآن دلوں کی زندگی۔ باطن کی صفائی اور جنت میں حق تعالیٰ کے جواہر رحمت کی بنیاد ہے۔ مومن مخلوق کو پہچانتا ہے اس کے لیے ان میں نشانیاں ہیں۔ اس کا دل حساس ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس نور کے ذریعہ سے دیکھتا ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے اس کے دل میں بسایا ہے۔ نور دلوں کا نور ہوتا ہے۔ طہارت دلوں کی بھیڈوں کی اور خلوت کی طہارت ہوتی ہے۔ جب تمہارا دل پاک نہ ہو اور تمہاری خلوت پاک نہ ہو تو تمہاری ظاہر کی پاکیزگی کیا فائدہ دے گی۔ اگر تم ہر روز ہزار مرتبہ بھی غسل کرو۔ تمہارے دل کی میل ذرا بھی زائل نہ ہوگی۔

گناہوں کے لیے ایک بدی قسم کی مواحت ہوتی ہے۔ یہ ان کو معلوم ہے جو اللہ کے نور سے دیکھتے ہیں۔ لیکن وہ مخلوق سے چھپا لیتے ہیں۔ اور ان

کو رسوا نہیں کرتے۔ بد نصیبی تمہاری۔ تم مُست ہو۔ سو بلاشبہ تمہارے ہاتھ کوئی چیز نہ پڑے گی۔ تمہارے پڑو سیوں، اور تمہارے بھائیوں اور تمہارے رشتہ داروں نے سفر کیا اور تلاش کیا۔ چنانچہ خزانوں کو جا پایا۔ ایک پیسے سے دس اور بیس کا فائدہ ہوا اور غنیمتیں لے کر لوٹے اور تم اپنی جگہ ہی بیٹھے ہو۔ جلدی ہی جو خود را بہت تمہارے پاس میں ہے یہ بھی جائے گا۔ اس کے بعد تم لوگوں سے منکو گے۔ کم بخوبی تمہاری حق تعالیٰ کے راستہ میں محنت کرو۔ اور اہم کی تقدیر کے حوالہ نہ کیے رکھو۔ کیا تم نے اللہ تعالیٰ کا ارشاد نہیں سننا۔ اور جنہوں نے ہمارے واسطے محنت کی ہم ان کو اپنی راہیں سمجھادیں گے۔ محنت کرو۔ تمہارے پاس وہ ہدایت آئے گی جو نہ آتی تھی۔ اور تجھے ایکلے سے ضروری ہے۔ کہ نہ آئے۔ تم شروع کرو۔ اور دوسراتاہے اور تمہارا کام پورا کرے گا۔ سب چیزیں اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں۔ چنانچہ تم غیر اللہ سے کچھ ملت نہیں۔ کیا تم نے ان کی بات نہیں سنی۔ اپنی پختہ قدیم کلام میں کس طرح ارشاد فرماتے ہیں۔ اور ہمارے پاس ہر چیز کے خزانے ہیں اور ہم معین اندرازہ پر امارتے ہیں؟ کیا اس آیت کے بعد بھی کوئی بات باقی ہے۔ اے دنیا اور پیسے کے چاہنے والے۔ دونوں چیزیں (حیر) ہیں۔ اور دونوں اللہ تعالیٰ کے ہاتھ ہیں۔ پس ان کو مخلوق سے ملت نہیں۔ اور مذان دونوں کو ان دونوں کے ساتھ شرک کرنے والی دربان اور اپنے اسباب پر اعتماد سے منکو۔ اے اللہ! اے مخلوق کے خالق۔ اے مسب الاسباب۔ ہمیں شرک کی قید سے چھڑا کر اپنی خالقیت اور اپنے اسباب کے ذریعہ سے خلاصی دیجئے۔ اور ہمیں دنیا پر اور آخرت میں شیکی دیجئے۔ اور ہمیں آگ کے عذاب سے بچائیے۔

## ستائیسویں محلس :-

اے اشਨ کے بندو، تم دار الحکمت میں ہو، ایک واسطہ ضروری ہے  
اپنے معبود سے ایک ایسا طبیب مانگو، جو تمہارے دلوں کی بیماریوں کی دوا  
کرے۔ ایک ایسا معاج جو تمہارا علاج کرے۔ ایک ایسا راہ دکھانے والا۔  
جو تمیں راہ بتائے۔ اور تمیں ہاتھوں سے پکڑتے۔ اس کے مقربوں، اس کے  
عاشقوں اور اس کے قرب کے درباؤں اور اس کے دروازہ پر رہنے والوں سے  
نzdیکی چاہو۔ تم قو اپنی جانوں کی خدمت اور نفسانی خواہشوں اور طبیعتوں کی  
پیردی پر راضی ہو گے ہو۔ تم اپنی جانوں کے خوش کرنے اور ان کے دنیا کیلئے  
دوڑنے میں کوشش کرتے ہو اور یہ ایک ایسی چیز ہے جو کبھی بھی تمہارے ہاتھ  
ن لگے گی۔ گھٹری بہ گھٹری، روز بہ روز، ماہ بہ ماہ اور سال بہ سال تمیں موت  
آتی ہے۔ پس تمیں اس کا بھی یارا نہیں ہوتا۔ کہ تم اس سے چھوٹ رہو۔ وہ  
تمہاری گھات میں ہے اور تمیں کوئی خبر نہیں۔ تم اس کے دیکھ لینے سے بچتے  
ہو اور وہ تمہارے بڑا بہ گھٹری ہے۔ جلدی ہی تمیں ایک ایسے میدان میں  
چھوڑتے گی جو میدان تمہارے بدے اور تمہاری دوسری زندگی کا ہے۔ تم  
سے ہر ایک کی روح کوچ کر جائے گی اور اس کا جسم ایک مردہ بکری کے سہم  
کی طرح باقی رہ جائے گا۔ کون تم پر رحم کرے گا اور تمیں مٹی میں گاڑھے گا۔  
اس سے پہلے کہ تمیں زمین کے درندے اور کیرے کھا جائیں۔ پھر تمہارے گھر  
والے اور تمہارے دوست بیٹھیں گے یعنی تمہارے دشمن۔ اپنے کھانے اپنے  
پینے اور اپنے آرام میں ہوں گے۔ سو یا تو تمہارے پر رحم کریں گے یا نہ کریں  
گے۔ اور رحم تو بہت سے بادشاہوں پر بھی نہیں کیا گیا۔ ان کے دشمنوں نے

ان کو قتل کیا اور جان بُو جھ کر کہ ان کو سُتّے اور کیڑے نکلائیں بغیر دفن کیے جنگلکوں میں پھینک دیا۔ کتنا بُرا ہے وہ بادشاہ جس کا حکم یہاں تک آکر زائل ہو گیا۔ کتنی اچھی بات کھی ایک بزرگ نے۔ بادشاہ نہیں جس کے بادشاہ ہونے کو موت زائل کر دے۔ بادشاہ تو وہ بادشاہ ہوتا ہے جس کو موت نہ آتے۔ تمہارے میں عقلمند وہ ہے جو موت کو یاد کرے اور تقدیر یو جو بھی کہے اس پر راضی ہو۔ پس اپنی پسند کی چیز پر شکر کرے اور تقدیر سے راضی ہو جائے۔ اپنی ناپسند چیز پر صبر کرے۔ اپنے دین کے معاملات میں فکر کو مزدیں اور لذتوں کے فکر کا بدلمہ بنا دو۔ موت اور اس کے پیچے کا فکر کرو۔ (چہاں تک) نصیبوں (کا تعلق) ہے اللہ تعالیٰ ان (کو لکھ لکھا کر کب کے ان سے) فارغ ہو چکے ہیں۔ نہ ان میں ذرہ بھر زیادتی ہوتی ہے اور نہ ان میں ذرہ بھر کمی ہوتی ہے۔ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مخلوق۔ روزی اور عمر (وغیرہ لکھ لکھا کر کب کے) فارغ ہوئے۔ اور قیامت تک ہونے والی باتوں کو (لکھ لکھا کر) قلم خشک ہو چکا۔ جو چیز تقسیم کی جا چکی۔ اس کے طلب کرنے میں مشغول نہ رہو۔ چونکہ یہ مشغولیت کھیل اور حماقت ہے۔ اللہ تعالیٰ تمہارے سارے حالات کی تدبیر کر چکے ہیں۔ اور ان کو ایک معلوم وقت میں ڈھیل دے چکے ہیں۔ جب تک دل بجاہدہ سے غیر مطمئن رہتا ہے تو وہ وہ اس پر ایمان لاتا ہے اور نہ ہی لارج اور للچانا چپوڑتا ہے۔ طہانیت سے پہلے ایمان رکھتا ہے مگر زبانی دعویٰ ہوتا ہے۔ عقلمند ہیز۔ جو میں کہتا ہوں وہ مانگو۔ ایک ایسی تقدیری اور ہونی چیز کے طلب کرنے پر مشغول مت ہو۔ جس کا تمہارے ہاں ہونا اور اس کے وجد کا ہوتا ضروری ہے۔ چنانچہ تم اس کو لم الہی میں لکھے ہوئے وقت پر اپنی طرف بلاؤ۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم

سے مردی ہے اگر بندہ کئے اے اشہد! مجھے روزی مت دے۔ اس کا اس کے علی الرغم روزی دینا الوہیت کی طرف سے ضروری فرض ہے اور اشہد تعالیٰ کی طرف سے آتی ہے۔ مخلوق کے ہاں ان میں سے کوئی چیز نہیں۔ قم توحید سے کہاں (اور کتنے دور) ہو۔

اے مشرک! قم خلوص سے کہاں ہو۔ اے کددرت دا لے قم رضا سے کہاں ہو۔ اے ناراض ہونے دا لے قم صبر سے کہاں ہو۔ مخلوق سے شکایت کرنے والے یہ ہے تمہارا (حال اور مقام)، جبل پر قم ہو۔ یہ پہلے گزے ہوئے نیکوں کا دین مبین ہے۔ مجھے غیرت ہوتی ہے۔ جب میں کسی کو اشہد اشہد کتے سنتا ہوں اور وہ غیر اشہد کو (بھی) دیکھتا ہے۔ اے ذاکر! اشہد تعالیٰ کو ایسے یاد کرو گویا قم اس کے ہاں ہو۔ اور اس کو اپنی زبان سے اور اپنے دل سے غیر اشہد کے ہاں یاد نہ کرو۔ مخلوق کو چھوڑ کر اس کی طرف بھاگو۔ دُنیا، آخرت اور ما سوا کو اپنے دل سے۔ اپنے باطن سے اور اپنے بدن سے نکال دو۔ پھر اپنی ظاہر کی زبان سے (کہو)۔ بدجھتی تمہاری۔ قم اشہد اکبر (اشہد سب سے بڑا ہے) کہتے ہو اور بھوٹ کہتے ہو۔ روٹی تمہارے پاس ہے بڑا سالن سے بڑا ہے۔ اکسیر الحم تمہارے پاس ہے۔ بڑی بے پرداہی ہے جو تمہارے پاس ہے۔ اسیں زندگی میں تمہارے پاس ہے۔ تمہارے محل کے ارد گرد کا بڑا پھر بیار تمہارے پاس ہے۔ تمہارے شہر کا بڑا بادشاہ تمہارے پاس ہے قم ان سے بہت ڈرتے ہو اور ان سے امید رکھتے ہو اور ان کی خوشابد کرتے ہو اور ان کی پرده پوشی کرتے ہو۔ تمہارے کپڑے تمہیں چھپاتے ہیں اور تمہارا پر درگار ہر بُری بات کو سامنے لے آتا ہے۔ قم اپنی مشکلوں میں ان پر اعتماد کرتے ہوئے اور میرے نفع دینے اور یہتے میں قم ان کو دیکھتے ہو۔ اگر قم سے رفاقت کی۔

دین میں مظلہ بن جاؤ گے اور مسلمانوں اور مومنوں کے چنانچہ دا لے نہ بنو۔ دُور والا اس کو چھپا تا ہے اور نزدیک والا اس کو افشار کرتا ہے لیکن مقرب بارگاہ بہت سی چیزوں سے مطلع ہوتا ہے اور ان کو چھپا تا ہے۔ بخوبی سی بات کرتا ہے مگر وہ بھی بنا بر غلبہ۔ پس پاک ہے وہ ذات جو اپنے بندوں کی پرده پوشی کرتی ہے۔ پاک ہے وہ ذات جو اپنی خلوق کے خواص کو بندوں کے حالات سے مطلع کر دیتی ہے۔ پھر ان کو حکم کرتی ہے جو ان کی بہت زیادہ پرده پوشی کر کے ان کو چھپاتے ہیں۔ اے لوگو! جہاں تک ہو سکے۔ دنیا کے فکر و نظر سے فارغ رہو۔ ایسی کسی چیز کی طرف رغبت نہ کرو جو تم کو نزدیکی سے دور کر دے۔ مومن سے اگر ہو سکتا ہے تو اپنے کھانے۔ اپنے پینے۔ اپنے لباس اور اپنی بیوی سے بے رغبتی اختیار کرتا ہے۔ اگر ہو سکتا ہے۔ اپنے دل سے نفسانیت طبیعت اور لذت کو نکال دیتا ہے۔ یہاں تک کہ اپنے پروردگار اعلیٰ کے علاوہ کسی کو نہیں چاہتا۔ اپنی زبانوں کو ایسے کلام سے روکو باز رکھو۔ جو تمہارے لیے بے معنی ہو۔ اپنے رب جلیل کو کثرت سے یاد کرو۔ اور اپنے گھر دل میں لازمی طور پر رہو۔ ضرورت کے سوا نہ نکلو۔ یا ایسے کام کے لیے جو آپ کے لیے لازمی ہو۔ یا جمعہ اور (نماز) باجماعت کے لیے حاضر ہونے کے لیے۔ یا ذکر کی مجلسوں کی حاضری کے لیے۔ تم میں سے جس کو اپنا کام اپنے گھر پر کرنے کی قدرت ہو تو اسے کرنا چاہیئے۔ خرابی تمہاری۔ تم اللہ تعالیٰ کی محبت کا دعویٰ کرتے ہو اور تم اس کا کہا مانتے نہیں۔ محبت تو آخر کار احکام بجا لانے اور منع کی ہوئی چیزوں سے بہت جانے، ملی چیزوں پر قائم ہونے اور فیصلہ (خداوندی) پر راضی ہو جانے کے بعد ہی ہٹو کرتی ہے۔ پھر اس سے محبت اس کی نعمتوں کی بنار پر ہوتی ہے پھر اس کو تعمیر کسی بدله

کے چاہا چاتا ہے۔ پھر اس کی ذات کا شوق ہوتا ہے۔ محب حق تعالیٰ  
کو اپنی زبان۔ اپنے اعضاء، اپنے دل اور اپنے باطن کے ساتھ یاد کرتا  
ہے۔ جب اس کی یاد میں فنا ہو جاتا ہے۔ پھر اس نے یاد کرتا ہے اور اس  
سے اپنی مخلوق کے سامنے فخر کرتا ہے۔ اور اس کو ان سے ممتاز کر دیتا ہے۔  
حق میں حق (ہو جاتا ہے) فنا میں جاتا ہے۔ اول۔ آخر۔ ظاہر اور باطن  
راپنی حق تعالیٰ کی ذات) باقی رہتی ہے۔ اس سے محبت کا دعویٰ کرتے ہو۔  
اور مخلوق کے سامنے اس کی شکایت کرتے ہو۔ تم اس کی محبت میں جھوٹے ہو۔  
جونا کی حالت میں اس سے محبت کرتا ہے اور فقر کی حالت میں اس کی  
شکایت کرتا ہے وہ (یقیناً) جھوٹا ہے۔ جب کسی کچے دل پر تنگی آتی ہے۔  
اس سے ایمان و یقین پر صبر نہیں آتا۔ آخر کار کفر کا ساختی ہوتا ہے۔ فقر کی صلاحیت  
صبر کرنے والے اور پرہیزگاری کرنے والے مومن کے سوا کسی میں نہیں ہوتی۔  
اور وہ کس طرح اس پر صبر نہ کرے۔ جبکہ دنیا اس کا جیل خانہ ہے۔ کیا تم نے  
کسی قیدی کو قید خانہ میں آرام کا طالب دیکھا ہے۔ مومن دنیا سے نظرے اور  
اور اس سے واپسی کی تمنا کرتا ہے۔ اس کے اور اس کے دل کے درمیان  
دشمنی ہوتی ہے وہ اس کے لیے بھوک۔ پیاس۔ فقر۔ افلas اور ذلت کی تمنا  
کرتا ہے۔ پہاں تک کہ یہ اس کی اطاعت کے لیے ہاتھ بٹاتا ہے۔ چنانچہ  
اس کے لیے فقر بہتر ہوتا ہے اور حکم مان کر صبر کرنے پر قادر ہو جاتا ہے۔  
اپنے ضمیر کی حفاظت کرو۔ یہ (ہمیشہ) تمہارے کام کی تعریف (ہی) کرتا ہے۔  
کم بختی تمہاری۔ تم میری ارادت کا دعویٰ کرتے ہو۔ پھر مجھ سے چھپتے ہو۔  
تم میری ارادت کا دعویٰ کرتے ہو۔ لیکن چلو کیسے۔ تم دیواریں رہاں، دیکھتے  
ہو۔ تم اعمال بغیر اخلاص۔ شروع بغیر تمام۔ ظاہر بغیر باطن۔ مخلوق بغیر خالق۔

دنیا بغیر آخرت کے دیجھتے ہو۔ بغیر علم کے عبادت کی کوشش ہے۔ بہت سے بندے علم کو پکا کیے بغیر اپنی جہالت کے باوجود رات اور دن کوشش کرتے ہیں۔ یہ بات علم پکا کرنے کی ہے۔ تو دراصل علم قضا اور قدر (کے فیصلوں پر) بغیر (علم) شریعت کی گفتگو ہوتی ہے۔ جو اس کو زندگی بنادیتی ہے۔ اور اسی یہ کہا گیا ہے۔ ہر وہ حقیقت جس کی شریعت شہادت نہ دے۔ سو وہ زندقا ہے۔ اس حکم کی بنیاد کلام ہے۔ اس کے بعد حکم پکا ہوتا ہے۔ استغفار اور توبہ کثرت سے کرو۔ اس واسطے کہ دنیا اور آخرت کے کاموں کے لیے یہ دو بڑی حقیقتیں ہیں اور اسی یہے حضرت نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی قوم کو استغفار کا حکم کیا۔ اور اس کے جواب میں ان سے مغفرت کا اور ان کے لیے دنیا کے سخّر ہونے کا اور ان کا ان کی خدمت کے لیے کھڑا ہونے کا وعدہ دیا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ نقل کرتے ہوئے اپنی قوم کو فرمایا۔

«اپنے پر در دگار سے اپنے گناہ بخشواد۔ بے شک وہی بخشنے والا ہے۔ ممتازے پر آسمان کی دھاریں چھوڑ دے گا۔ تمیں مال اور بیٹوں سے بڑھادے گا۔ اور ممتازے لیے باغ بنادے گا اور ممتازے لیے نہیں بنادے گا۔» اپنے گناہوں سے توبہ کرو۔ اور اپنے اس شرک سے باز آؤ جو تم کھر رہے ہو۔ تاکہ تمیں وہ سب کچھ دے۔ جو تم دنیا اور آخرت کے معاملات میں چاہتے ہو۔ تم نے اس طرح گناہ کیا ہے جس طرح ممتازے باپ حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کیا تھا۔ تم دونوں (حضرت آدم اور حضرت حوا علیہما الصلوٰۃ والسلام) کو اس کے کھانے (محض) اس لیے منع کیا تھا۔ کہ تمیں اس کے نتیجہ میں ان کو دُوری نہ نصیب ہو۔ ان کو حرامت کے حصہ سے عاری کر دیا۔ اور دونوں کو برمہنہ کر چھوڑا۔ پھر دونوں زمین پر اترے۔ اور سب بد لم مھیت اور مخالفت کی بنار پر ہو۔

پھر معصیت نے ان کے بد نوں میں پر درش پائی اور ان دونوں کو در کھ دیا۔ پھر ان دونوں کو اشد تعالیٰ نے توہراً اور استغفار کی تلقین کی۔ سو دونوں نے توہراً کی اور اپنے گناہوں کی معافی چاہی۔ پس وہ ان دونوں پر نہ ربان ہوا اور دونوں کو بخش دیا۔ میرا دشمن اور دوست میرے نزدیک برابر ہیں۔ ردنے زمین پر نہ میرا کوئی دوست باقی ہے اور نہ دشمن۔ اور یہ اس صورت میں ہے کہ توحید کی صحبت اختیار کھوئے۔ اور مخلوق کو عا جزی کی نظر سے دیکھا جاتے۔ اور جو امتد تعالیٰ سے ڈر اسو۔ وہ میرا دوست ہے۔ اور حبس نے اس کی نافرمانی کی سو وہ میرا دشمن ہے۔ اے اشہد! آپ میرے لیے یہ ثابت کر دیں اور مجھے اس پر ثابت قدم رکھیے۔ اس کو افتاد کے بجائے بخشش بنا دیں۔ آپ کو معلوم ہے کہ میں آپ کے دین کی رسیوں اور آپ کی ارادت کی رسیوں کو بٹ لگاتا ہوں۔ اور میں آپ کے خادموں کا خادم ہوں۔ اور آپ کی خوشنودی چاہتے ہوئے آپ کے مساوا سے بے رغبتی اختیار کرنے والوں کا خادم ہوں۔ پذیبی تماری اے مالدار۔ یہ میت خیال کر د کہ مالدار کا شکر کرنا الحمد للہ رب العالمین کہہ دینا ہے۔ اور بس اور بلاشبہ اس کا شکر یہ یہ ہے کہ اس میں سے کچھ مقدار سے فقروں سے غنواری کرے۔ اگر تم نے فرض زکوٰۃ کو ادا کر دیا۔ یا پھر جہاں تک ملک ہوتا ان سے غنواری کرتا۔ اور ان کو بلا احسان دیتا۔ چونکہ احسان تو یہ ہے کہ تم نے بلا احسان دیا ہوتا۔ دگر نہ تو نہ دیا ہوتا۔ کیا تم نے اشہد تعالیٰ کا فرمان نہیں سنا۔۔۔ اے ایمان والو! اپنے صدقوں کو احسان اور تکلیف سے باطل نہ کرو۔ ان کا باطل ہونا یہ ہے کہ ان کا ثواب باقی نہ رہے۔ پس احسان جتنا نے والا کوئے میں پڑا۔ اس کے لیے کوئی ثواب نہیں اور اس کا دل سیاہ ہوتا ہے۔ اس واسطے کہ احسان جتنا شرک ہے۔ مون دیتا ہے اور

احسان نہیں جاتا ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر ماتا ہے۔ اس کے اس کو توفیق دینے پر۔ بنا پر۔ اعتقاد رکھتا ہے کہ جو کچھ اس کے ہاتھ میں ہے یہ سب اس نے اس کو دیا ہے۔ اور یہی ہے جو اس سے چھین لے اور اس کے علاوہ دوسرے کو دے دے۔ اے مالدار۔ فقیروں پر وسعت کرنے والے۔ اپنی مالداری سے دھوکہ مت کھاؤ۔ اور نہ اس پر فخر کرو۔ اور نہ اس سے فقیروں کے مقابلہ میں بزور کرو۔ چونکہ یہ تمہاری تنگستی کا باعث ہو گا۔ اور تم اے نوجوانو! اپنی جوانی اور طاقت پر فقیروں کے مقابلہ میں بزور نہ کرو۔ اور اس سے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کے لیے مدد نہ چاہو۔ تمہارے جسم تمہارا دین ہیں وہ ایک درندہ تمہارے دین، تمہاری حاجت اور تمہاری مالداری کا گوشہ تھا کھاتا ہے۔ ایک بزرگ نے کیا ہی اچھا کہا ہے کہ جب متین کوئی نعمت حاصل ہو تو اس کی حفاظت کرو۔ اس واسطے کہ نافرمانیاں نعمتوں پر ہی نازل ہوتی ہیں۔ میرے پاس نیک خیال لے کر اور نعمتوں کو زائل کر کے حاضر ہو کرو اور جب اپنے گھر دل کو لوٹا کرو تو اس بارہ پر دھیان دیا کرو اور اس کو بھلا دمٹ۔ موت اور اس کے بعد کی چیزوں کو یاد کرو۔ روزہ لازمی رکھو۔ اس واسطے کہ یہ دل کو روشن کرتا ہے خصوصاً جب تمہاری افطاری حلال کی ہو۔ کوئی چیز خرچ کیے بغیر کوئی چیز بھی تمہارے ہاتھ نہ لے گی۔ جیکم اور عالم لوگ اس بات پر متفق ہوتے ہیں کہ آرام آرام چھوڑ کر ہی حاصل ہوتا ہے رتحیقی طور پر آپ کے تمہارے سامنے چالیس سال تک رہے اور سجدہ کے علاوہ نہیں سوئے۔ اور آپ کا سجدہ کرنا ہی آپ کا بستر۔ لحاف اور آپ کا تیکہ بخا۔ یہ حالت اس کی ہوتی نہ ہے جس کو دنیا سے بے رغبتی اور آخرت سے رغبت ہو جائے۔ اور موت اور بیان سے ڈرے۔ اور جس کو قدرت ہوتی ہے مخلوق اور ان کے

ہاتھوں کی چیزوں سے بے رغبتی اور خالق سے رغبت کرتا ہے۔ اور جو اس کے پاس ہوتا ہے اس کو پہچان لیتا ہے اور اس کو اور اس کے بندے کو پہچان لیتا ہے۔ اور اس بارہ میں اپنی جان سے محنت کرتا ہے، جو اللہ تعالیٰ کو پہچان لیتا ہے اس سے محبت کرتا ہے۔ اور جو محبت کرتا ہے وہ مواقف کرتا ہے۔

تم اس دنیا کو کیا کرو گے۔ اگر سامنے آئے تو مشغول ہو اور اگر پشت پر آئے تو نقصان اٹھاؤ۔ اگر تم اس سے بھوکے ہو تو محض وہ ہو جاؤ۔ اور اگر اس سے سیر ہو جاؤ تو بھاری ہو جاؤ۔ اس کو چاہو جو اپنی محبت میں تمہارے میں سے ایک ہو۔ مرضوں، بیماریوں، بخنوں اور فکر دل پر کوئی بھلائی نہیں۔ مگر اس کے لیے جس نے ان کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں خرچ کیا اپنے جاہل ہے۔ سو اس کو ادب کا طریقہ سکھاؤ۔ سو ایسا ادب سکھاؤ جس سے یہ بیماری اور دوا کے درمیان، حلال اور حرام کے درمیان، اچھی اور خراب کے درمیان فرق کر سکے۔ بھلگڑا ختم نہیں ہوتا۔ اس کو لذتوں اور مزدوں سے ایک لفہ نہ دو۔ اس کے حق سے زیادہ اس کو نہ دو۔ صحت کے لیے یہی بہتر ہے۔ جب اس سے مطمئن ہو جائے تو اس کو زمین کے گھاس چھوٹ کی طرف لے جاؤ۔ یہاں تک کہ اس کی تمام آرزو یہ ہو کہ تم اس کو روئی پر بھٹاؤ۔ اور جب اس پر مطمئن ہو جائے (تو سمجھو) اٹیناں اور سکون ہو گیا۔ دیا جائے۔ اس کے نصیبے آئیں گے۔ تمہارے پاس تمہارے پر دروگار کا لکھا آچکا ہے، اپنے آپ کو مار دے۔ شک اللہ آپ کے ساتھ نہ رہاں ہیں۔ حکم ہو گا۔

”اے چین پکڑنے والے جی۔ اپنے پروردگار کی طرف بھر چلو۔ تم اس سے راضی وہ تمہارے سے راضی؟ اس کے لیے اس کے نصیبے ظاہر ہو جائیں گے۔ پہلا علم تمہارے لیے پورا کرنے کا اس کو حکم کرے گا۔ تو اس کے نصیبے اس کے جماؤ کے ساتھ پورے کر دیئے جائیں گے۔ تو اس وقت اس سے بے رغبتی صحیح ہو جائے گی۔ اس سے یہ

نہ ہو گا کہ اس سے اس کو بھلا دے۔ تو یہ کھانا انتراح صدر اور اس میں پہنچنے اور دلی صفائی کا سبب بنے گی۔ تو اس کا اس سے رکنا مریضوں کی طرح ہے۔ جیسا کہ طبیب اس کو کھانا اور عذاء سے منع کر دیتا ہے جو کھانے اور پینے کی چیزوں سے بہتر ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ عافیت نصیب ہو۔ پھر اس کو کھانا کھانے کا حکم کرتا ہے اور ایک کھانا سے دوسرے کھانے کی طرف منتقل کرتا ہے۔ سو اس کا کھانا کھانا اس کے یہے دوا اور اس کے بدن میں طاقت کی زیادتی کا (باعث) بن جاتا ہے۔ اور اسی طرح سے یہ زاہد۔ آخر کار قسم قسم کھانوں کا کھانا اس کی دین کی عافیت اور اس کے دل اور باطن کی روشنی کا باعث بن جاتا ہے۔ اے اللہ! ہمیں اپنے مساوئے بے غبی کرنے والا اور سب حالات میں اپنی طرف رجوع کرنے والا بنائیے۔ اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## امھاتسیویں محلہ س : -

بے شک اللہ کے ہاں پسندیدہ دین اسلام ہے۔ اسلام کی حقیقت استسلام ہے۔ یہیں چاہیئے۔ پہلے اسلام کی تحقیق کرو۔ پھر استسلام کی۔ اپنے خاہر کو اسلام سے صاف کرو۔ اور باطن کو استسلام سے صاف کرو۔ اپنی جانوں کو اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے حوالہ کر دو۔ اور اپنے بارہ میں اس کی مدبری سے راضی ہو جاؤ۔ اپنی قدرت کو اس قدرت کے یہے پھوڑ دو۔ جس کا تمہارے پروردگار نے حکم کیا ہے جو کچھ بھی تقدیر تمہارے یہے کر دے وہ سب اپنے ہاں مقبول ہی رکھو۔ تمہارے پروردگار تم سے زیادہ جانتا ہے۔ اس کی بات سے ماں سس ہو کر راضی ہو جاؤ۔ اور اس کے اداس اور نواہی کا قبول کے

ہاتھوں استقبال کرو۔ تھیں جو بھی تکلیف دے۔ اس کا اپنے دلوں سے استقبال کرو۔ اس کو اپنا طریقہ اور اور ہتنا بچپونا بنالو۔ وہ دن آنے سے پہلے اپنی زندگی کو غنیمت سمجھو جس کو امداد تعالیٰ کی طرف سے رکنا ہیں۔ اور وہ قیامت کے دن ہے۔ اپنی آرزوؤں کو کوتاہ کرو۔ چونکہ کسی نے آرزوؤں کو کوتاہ کیے بغیر فلاح نہیں پائی۔ دنیا کے بارہ میں لاپچ کو کم کرو۔ اور چچہ نکہ تمہارے نصیبے تھیں مل کر رہیں گے۔ اگر چشم قم لاپچ نہ کرو۔ اور دنیا سے جو کچھ تمہارے یہے ہے اس کو پورا کرنے کے بعد ہی نکلو گے۔ افسوس تمہارے لاپچ پر، نفس اور نفسانی خواہش کو چھوڑو۔ تھیں موت سے چھٹکارا نہیں۔ موت پر زور نہیں، تم تھیں کا رخ کرو اور کسی بھی طرح پلٹو۔ وہ تمہارے آگے ہے اور تمہاری دارث ہے۔ تمہارے یہے قیامت کا دن کیا ہے۔ سو تمہاری موت کے دن خاص طور تمہارے حق میں اس کا قائم ہونا ہے۔ اور قیامت کا دن تمہارے حق میں اور دوسروں کے حق میں عام ہے۔ تمہاری پہلی قیامت تھیں دوسری قیامت دکھائے گی۔ جب تم ملک الموت علیہ السلام اور اسی طرح اس کے ساتھیوں کو اپنی طرف ہنسی و خوشی کے ساتھ آتا دیکھو۔ اور تجھ پر سلامتی بھیجیں اور تمہاری روح اس طرح نکالیں جس طرح انہوں نے انبیاء۔ شہدار اور صالحین علیم الصلة و السلام کی رو حیں نکالیں۔ تو تم قیامت میں خیر کی خوشخبری لو۔ پہلا دن تھیں دوسرا دن دکھائے گا۔

اس کو چھوڑو۔ اگر تم نے اچھائی دیکھی تو اچھا ہی ہو گا۔ اور اگر تم نے براہی دیکھی تو بُرا ہی ہو گا۔ ملک الموت علیہ السلام حضرت موسیٰ علیہ الصلة و السلام کے پاس آئے اور حال یہ کہ ان کے ہاتھ میں سیدب تھا۔ اس کو انہوں ان کو سُکھایا۔ اور اسی سُکھانے میں روح لی۔ اور اس طرح ہر ایک امداد تعالیٰ

کے ہاں قریبی درجہ والا کی روح بڑی آسانی سے اور بڑی اچھی حالت میں نکاتا ہے۔ آپ سے اور اپنے ارادے سے مرنے سے پہلے ہی مر جاؤ۔ موت کو زیادہ یاد کرو۔ اور اس کے آنے سے پہلے اس کے لیے تیار ہو جاؤ۔ اور اپنے مرنے سے پہلے (اچھے اور نیک اعمال) آگے بھیجو۔ تمہارے پر موت آسان ہو جائے گی۔ تمہارے لیے کوئی بوجھا اور بے چینی باقی نہ رہے گی۔ موت کے دن کا اور قیامت کے دن سہا آنا لابدی ہے۔ پس دونوں کا انتظار کرو۔ یہ دونوں دن ایسے کام کے لیے ہیں جو امتنع تعالیٰ نے ان کو بتا دیا۔ عقل سیکھو۔ نہ تمہیں دل والا دیکھتا ہے اور نہ دل میں کوئی معرفت۔ کم یقینی تمہاری۔ زہد کا دعویٰ کرتے ہو اور زہدوں والے کپڑے پہننے ہو اور پھر بادشا ہوں اور امیریں کے دروازہ پر جاتے ہو۔ جو دنیا کے بیٹے ہیں۔ پس تم اپنے دل کو دنیا طلب کرنے اور دنیا والوں کی تمنا کرنے سے موڑ لو۔ کیا تمہیں معلوم ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جو کوئی چراگاہ کے ارد گرد گھوما۔ اس سے خدشہ ہے کہ کمیں اس میں گرنا جائے۔ دنیا کی مصروفیت تو محض اللہ تعالیٰ کے بندوں کی راہ کاٹ دینے کے لیے ہے اور ان کو سخن کرنے کے لیے ہے اور ان کی عقل چھین لینے کے لیے ہے۔

یہ (قاعدہ) الاما شار اللہ سب کے حق میں عام ہے۔ لکنی کے لوگ ہوتے ہیں جن کے دلوں اور کاموں کا امتناد مالک ہوتا ہے۔ ان کی خلوت اور جلوت میں حفاظت کرتا ہے۔ اور ان کے کھانے۔ ان کے پیشے۔ اور ان کے پہنچنے کو اپنے دست قدرت سے صاف کر دیتا ہے۔ امتناد والوں نے تور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی چیزوں پر عمل کیا چنانچہ صحیحے والا راضی ہو گیا۔ اور ان سے دوستی کی اور ان سے محبت کی۔ لکھر خریدنے سے پہلے پڑو سی۔

اور راستہ چلنے سے پہلے ساختی تلاش کر دے۔ یہ پڑی قرب خداوندی اور اس کی معرفت اور اس پر ایمان و توقیل اور اس کے وعدہ کے دلوقت کے سوا کون ہے۔ سوانح کے دل سمجھ گئے۔ جس پر دنیا کے گھر کے اور آخرت کے گھر کھول دیئے گئے اور وہ گوشہ میں کھڑے ہو گئے۔ اے غافلو! یہ ہے جس کو میں نے کھول کر بیان کر دیا ہے۔ یہ بات عمل اور اس میں غلط مارے بغیر نہیں ہو سکتی۔ کبھی ہاتھ پاؤں سے کبھی دل سے کبھی کہنے سے اور پھر کبھی کرنے سے۔ کبھی بولنے سے پھر کبھی گونگا ہو جانے سے۔ کبھی عمل کر دا اور کبھی ترک ہلے۔ عمل کر دا شرم کرو۔ اور ہر ناچحتی عمل کو لپیٹ دو۔

جب یہ بات پوری ہو گی۔ تو امداد تعالیٰ کی طرف سے تحریک ہو گی۔ اسے فرمائے گا۔ حرکت کر دا۔ آگے بڑھو اور اپنی آنکھ کھولو۔ اور اپنی ظاہری اور باطنی آنکھوں سے دیکھو۔ جو امداد تعالیٰ کی طرف سے تمارے پاس آیا ہے۔ اس طور سے امداد والے ہمیشہ عاجزی و انحساری ظاہر کرتے ہیں اور اس حال میں رہتے ہیں۔ یہاں تک وہ جس کے لیے انہوں نے عاجزی کی ان کو اٹھاتا ہے۔ مومن جو کچھ اس کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔ اس کو نکالنے اور اس کو قربان کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس واسطے کہ وہ جانتا ہے کہ وہ اس کا محب ہے۔ اس کی ضرورت کے وقت اس کو پہنچنگاری سے پاتا ہے اور جو کچھ صفائی سے وہ پاتا ہے وہ کاٹتا نہیں۔ اور بہت سی چیزیں پھوڑ دیتا ہے۔ یہاں تک کہ ایک ایسی چیز پاتا ہے جس کا اصل اور فرع کو پہچانتا ہے۔ ہر بات کے لیے ایک جدت کام میں لاتا ہے جس کو اپنے ہاتھوں سے نکالتا ہے۔ اس کے ہاتھ میں اس کے باپ اور اس کی ماں کی دراثت ہے۔ بقول علماء اس کو پہنچنگاری کے ہاتھ کے بغیر کھایا۔ چنانچہ اس کو فقیروں اور حاجت مندوں کی طرف نکالتا ہے۔

اے وہ جو ارادت چھپوڑتا ہے۔ تیری ارادت پختہ ہی نہیں ہوئی۔ اور تیرے  
یہ ایک چیز ہے۔ جو تیری مراد کو چھپاتی ہے۔ مجھے کہنا ہے اور نہ میرے لیے  
دولت ہے۔ محب کے بارے محبوب کو اعتبار سے نہ مال ہوتا ہے نہ اس باب  
نہ خزانہ، نہ ارادت اور نہ گھر۔ سب کچھ اس کی مراد اور اس کے محبوب کے لیے  
ہوتا ہے۔ محب اپنے محبوب کے سامنے مقبولہ غلام حیرت ہوتا ہے۔ اور غلام  
اور جو کچھ یہ رکھتا ہے۔ اس کے آقا کے لیے ہی ہوتا ہے۔ جب محب کی جانب  
سے محبوب کے لیے سپردگی مسئلہ ہو جاتی ہے۔ تو محب کو وہ چیز سپرد کرتا ہے جو  
اس کے سپرد کی گئی تھی۔ اور خود کو اس کے حوالے کر دیتا ہے۔ معاملہ بالکل الٹ  
ہو جاتا ہے۔ غلام آزاد بن جاتا ہے۔ حیرت عزیز۔ بعید قریب اور محب محبوب  
بن جاتا ہے۔ جب مجنوں نے صبر کیا، تو لیلی مجنوں بن گئی اور مجنوں لیلی ہو گیا۔  
جو شخص امشد تعالیٰ کی محبت کی بناء پر صبر کرتا ہے اور اس میں سچا ہوتا ہے اور  
اس کی مصیبتوں کی بناء پر اس کے دروازہ سے بھاگتا نہیں۔ اور ان سے پچے  
دل سے ملنا ہے۔ تو وہ محبوب مراد بن جاتا ہے۔ جس نے اس کو چکھ لیا سو  
اس نے اس کو پہچان لیا۔ یہ چیز بناوٹ سے نہیں آتی۔ یہ ایسی چیز ہے جو ساری  
مخلوق کی سمجھتے سے بالا ہے۔ ان میں گنتی کے لوگ ہیں جو اپنے لیے مخلوق کو  
ایک برا بر سمجھتے ہیں۔ محبت سے پیش آتے ہیں۔ معقولی اشارہ سے بازاً جاتے  
ہیں۔ ادب سیکھتے ہیں اور وہ کام کرتے ہیں جو ان سے چاہا جاتا ہے۔

اے لوگو! ایمان پیدا کرو۔ اور اس کے لیے اپنی پوری کوشش کرو۔ بعض  
مجاہدات کرو۔ ان کو ایمان کی کھونٹے کے حوالہ کرو۔ یہ دودھ پینتے بچھڑے ہیں۔  
تمہارے دل نہ راضی ہونے والے اور کام نہ کرنے والے عزور اور بڑائی سے  
بھرے ہیں۔ ان میں امتد کی راہ نہیں۔ اور میرے لیے تو یہ ساری راہ مٹھنے اور

فنا ہونے کی ہے۔ شروع میں ایمان کی نزدیکی کی حالت میں لا الہ الا اللہ  
اور آخر میں ایمان کی مضبوطی کے وقت لا الہ الا انت۔ چونکہ ایک حاضر موجود  
کو مخاطب کرتا ہے۔ امر باطنی ہے۔ بھیہ میں بھیہ ہے۔ شرطوں میں سے ایک  
پیٹ ہے۔ اس واسطے نبی حمیم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ تمہارے زمانہ کے  
دنوں میں ایک پیٹ ہے۔ سواس کے سامنے پیش ہو۔ اے منافق! نتیں  
مناسب ہے۔ جو میں کہتا ہوں۔ نہ کرو۔ چونکہ تم اس معاملہ میں محمد کو جتلانے  
والے ہو۔ اور اگر تم چاہتے ہو۔ کہ جو میں کہتا ہوں۔ وہ تم کرو۔ پھر اپنے نفاق  
سے توبہ کرو۔ اپنے عمل میں اخلاص اختیار کرو۔ اور اپنے دین میں اور ماسوے  
بے رغبتی اختیار کرو۔ تمہارے لیے یہ معاملہ مراد ہے۔ اور اس کے لیے شہادت  
ہے۔ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اس کی آخری ہے کہ  
اس کے نزدیک پھر اور مٹی برابر ہو جائیں۔ اور پھر سے میری مراد سونا ہے جو  
خلق کا محبوب اور ان کی مراد ہے۔

اے صاحبزادے! پکا ارادہ کرو۔ میں تمہارے لیے ہدایت دیکھتا ہوں۔  
اور اس کی کوئی انتہا نہیں۔ نہ تم لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
والی بات میں پچھے ہو۔ نہ ہی اس کی شرطوں پر قائم ہو۔ اور نہ تم خواص میں  
سے ہو۔ تاکہ پھر اور مٹی تمہارے نزدیک برابر ہو جائے۔ پھر تم کیا چیز ہو۔ ہم  
نتیں کس طرح یاد اور شمار کریں۔ جبکہ نہ تم پہلے ہو نہ ہی دوسرے ہو۔ تم مجھ سے  
اپنی تعریف ایسی چیز میں چاہتے ہو۔ جو تمہارے میں نہیں۔ تاکہ تمہارا دل خوش ہو  
جائے۔ اور تم مجھ سے راضی ہو جاؤ۔ اور تم مجھے ہدایت کرتے ہو۔ تمہارے  
لیے کوئی بزرگی نہیں ہے۔ میں پچ کہتا ہوں۔ اور میں کسی ملامت کرنے والے کی  
لامت سے نہیں ڈرتا ہوں۔ میں تو اس وقت کی یاد میں ہوں۔ جو خلق اور

خانی کے درمیان ہے۔ جو نہ کرنے اور کرنے کے درمیان ہے۔ جو ضبط نہ کرنے اور ضبط کرنے کے درمیان ہے۔ تم جاہل ہو۔ خزانی تھماری۔ مجھ سے دشمنی نہ کرو۔ کہیں تباہ ہو جاؤ۔ ان لوگوں میں سے مت بخو جس چیز کو نہیں جانتے اس سے دشمنی کرتے ہیں۔ تم اس کو نہیں جانتے۔ چنانچہ میرے سے دشمنی کرتے ہو۔ کوئی فکر نہیں تھماری دشمنی تھمارے سے بے دوقوئی کرے گی۔ اگر نہیں امشد کی طرف سے کوئی برائی یا کوئی مصیبت پہنچے۔ تو اسے دور کرنے کی اس کے سوا کسے سکت ہے۔ چنانچہ تم اپنے ہی ایسے عاجز کو یہ مت کو کہ مجھ پر پڑی مصیبت کو مجھ سے دور کر دے۔ جب نہیں مخلوق کی طرف سے کوئی بیماری یا تکلیف پہنچے یا تھارا مال یا تھاری چیز چھین لے تو اس کو چھڑانے والا اس کے سوا کوئی نہیں۔ جب نہیں مال کا طوٹا۔ پیٹ کا فاٹہ اور پڑو سیبوں اور بھائیوں کی دُوری پیش آئے۔ یہاں تک کہ نہیں ایک ذرہ تک نہ دیں۔ کوئی بوجہ نہ اٹھائیں اور دنیا تھارے پر باد جو د اپنی فراغی کے تنگ ہو جائے۔ قوم دل میں گرہ دے لو۔ کہ یہ سب کچھ امشد تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ اور اس کو دور کرنے والا اس کے سوا کوئی نہیں۔ اور اس کو اٹھانے والا کوئی نہیں۔ مگر وہی جس نے اس کو رکھا۔ وہی ہے جس نے تھارے پر اس کو ڈالا۔ وہی ہے۔ جس نے نہیں یہ کپڑا پہنایا۔ اور وہی ہے جو نکالے۔ عقل سیکھو۔ مخلوق اور اسباب کو شریک نہ کھڑا۔ سب ارباب کو چھوڑ کر ایک ہی رب بنالو۔ وہی ہے۔ مفسر کرنے والے۔ وہی ہے۔ قبضہ جانے والے۔ کرنے والا۔ وہی ہے۔ رفع کرنے والا۔ وہی ہے۔ کام کرنے والا۔ اس کا لکھا ہو کر رہتا ہے۔ اور اس کے ہاتھ میں مرض ہے۔ جو آگر تھاری عافیت کے دروازہ کو کھٹکھٹاتا ہے۔ اس کا لکھا ہو کر رہتا ہے۔ اور اسی کے ہاتھ میں تنگی ہے۔ جو آگر تھاری فراغی کے دروازہ کو کھٹکھٹاتی ہے۔ اس کا لکھا ہو کر

رہتا ہے۔ اور اسی کے ہاتھ میں غم ہے۔ جو آگر تمہارے خوشی کے دروازے کو کھٹکھٹاتا ہے۔ اس کا لمحہ ہو کر رہتا ہے۔ اور اسی کے ہاتھ میں خوف ہے۔ جو آگر تمہارے امن کے دروازہ کو کھٹکھٹاتا ہے۔ یہ سب اسی کی طرف سے ہے۔ اور اس کو دور کرنے والا اس کے سوا کوئی نہیں ہے۔ دنیا میں من کا قید خانہ ہے جب اس میں آتا ہے۔ اپنے پاؤں نہیں پسارتا، اور معرفت کے حل کی طرف منتقل ہو جاتا ہے۔ قید خانہ کی دیواریں دور ہوتی ہیں اور اس کے سامنے اس کے دل کی وسعت میں دروازے کھل جاتے ہیں۔ چنانچہ وہ عالم الہی کی طرف پر دواز کر کے وہاں کی روحیں سے جا ملتا ہے۔ یہ تمہاری عقل سے بالا ہے۔ اشہدالوں کے دل اور ان کی روحیں دنیا میں اشہد کے فضل کے خان سے اس طرح کھاتی ہیں جیس طرح شہیدوں کی روحیں جنت میں کھاتی ہیں۔ یہاں آگر مخلوق سے بے نیاز ہوتے ہیں۔ یہاں آگر دل کے ماک ہوتے ہیں۔ چنانچہ وہ دنیا میں بادشاہ ہوتے ہیں۔ اور آخرت میں بادشاہ ہوتے ہیں۔ دنیا میں سردار ہوتے ہیں اور آخرت میں سردار ہوتے ہیں۔ اے جاہل! اے منافق! اے روپیہ پیسے کے بندے۔ اے مخلوق کی تعریف و ستائش سے خوش ہونے والے۔ تم تعریف و ستائش اور داد و عیش کے بندے ہو اگر تم کو عقل ہوتی۔ تو اپنے دل پر اناشہ دانا لیہ راجعون۔ لا حول ولا قوۃ الا با اشہد العلی العظیم لکھتے۔ اے اشہد! ہمیں اپنی بندگی کی تحقیق اور اطاعت کی تصدیق نصیب فرمائیے۔ اے اشہد! ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کی آگ سے بچائیے۔



## انیسویں محلہ سے :-

پتھے کے لیے کوئی حد نہیں ہوتی۔ وہ بڑھتا ہی جاتا ہے۔ اس کے لیے سینہ ہوتا ہے بغیر نسبت۔ وہ بچائی پر جما رہتا ہے یہاں تک کہ اس کا ذرہ پھاڑ۔ اس کا قطرہ سمندر۔ اور اس کا ہقتوڑا زیادہ۔ اس کا چڑاغ سورج اور اس کا چھلکا مغز بن جاتا ہے۔ جب تم کسی پتھے کو پالینے میں کامیاب ہو جاؤ تو اسے پکڑے رکھو۔ جس کے پاس تمہارے درد کی دو اہے۔ جب تم کسی ایسے کو پالینے میں کامیاب ہو جاؤ۔ جو متیں درج ذیل شدہ چیزیں بتائے۔ تو اسے پکڑے رکھو۔ تمہارے لیے حق تو یہ ہے۔ کہ تم ان کو پہچانتے نہیں۔ چونکہ وہ لگنی کے لوگ ہوتے ہیں۔ چھلکا اور مغز ہقتوڑے چھلکوں والا۔ اور مغز بادشا ہوں کے خزانوں میں ہوتا ہے۔ پر وہ دل جو دنیا۔ مژوں اور لذتوں سے بھرا ہے۔ وہ چھلکا ہے محض دنیا ہی کے قابل ہے۔ جب تم اپنے دل میں مخلوق سے کچھ بھی دیکھو۔ قوم ستر اپانے والے ہو۔ امّا تعالیٰ نے فرمایا۔ "میں نے جنوں اور انسانوں کو محسن اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔ میں ان سے یہ نہیں چاہتا کہ وہ مجھے کھلائیں۔ بے شک امّا تعالیٰ رزق دینے والے بڑی طاقت والے مصبوط ہیں۔" تم میں سے اکثر پرده میں ہیں۔ اسلام کا دعویٰ کرتے ہیں اور ان کے پاس کچھ بھی حقیقت نہیں۔ کم بختنی تمہاری۔ اسلام کا نام یہی ہے۔ پس تم خیال کر دو۔ بغیر باطن ظاہری شرطوں کا جاننا تمہیں فائدہ نہ دے گا۔ تمہارا عمل کسی چیز کے بھی برابر ہے۔

ظاہری تمہارا محارب میں ہے اور باطن تمہارا طاہر طور پر تمہارے ظاہر سے ریا کاری اور منافقت کرتا ہے۔ تم چلتے ہو۔ اور باطن تمہارا حرام سے پُر ہے۔

یہ تمہارے جسم کی عبادت ہے۔ سو شروع کرو۔ اور بظاہر تمہارے سے سزا ساقط ہو جائے گی۔ اس واسطے کہ تمہارے سے کوئی چیز ظاہر نہیں ہوتی۔ جو اس کی خلافت کرے اور علم تو تمہارے یہے مشقت اور سزا کا حکم کرتا ہے۔ میں نے تمہیں دیکھ لیا ہے۔ کہ آج تم سزا سے چھوٹ گئے۔ بلکہ تمہیں سزا سے کون چھڑائے گا۔ میں نے تمہیں دیکھ لیا ہے کہ تم شریعت والوں کے نزدیک تو چھپ گئے مگر تم ان علم والوں کے ہاں کیسے چھپو گے۔ جو امّت تعالیٰ کے فور سے دیکھتے ہیں۔ اور حق تعالیٰ کو ان نشانیوں سے پہچانتے ہیں جو ان کے پالستا ہیں۔ عوام کے نزدیک تم نماز پڑھنے والے۔ روزہ رکھنے والے۔ کہا ماننے والے۔ پاکیزگی اختیار کرنے والے۔ حج کرنے والے۔ پرہیزگاری اختیار کرنے والے۔ امّت سے ڈرنے والے اور عبادت کرنے والے ہو۔ اور اہل علم کے نزدیک تم منافق۔ چھوٹے اور جنمی ہو۔ جب تم ان کے ہاں جاتے ہو تو وہ تمہارا گھر یعنی تمہارے دین کا گھر گرتا دیکھتے ہیں۔ تم نفاق کا اثر اپنے چہرہ پر دیکھتے ہو۔ وہ تمہیں تمہاری پیشانی سے پہچان لیتے ہیں۔ لیکن وہ بولتے نہیں۔ قریب حق نے ان کے منہ پر نہ لگا دی ہے اور اس کے پرده نے ان کی زبانوں کو بند کیا ہوا ہے۔ اور اس کے کم اور حلم کی زبان ان کو منع کرتی ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو ان کے سارے راز فاش ہو گئے ہوتے۔ اے منافقو! اسلام ثابت کرو۔ تاکہ تمہیں ایمان۔ ایقان معرفت۔ (امّت سے) سرگوشی اور گفتگو نصیب ہو۔ عقل سیکھو۔ معافی کے بغیر محض صورتوں پر راضی نہ ہو جاؤ۔ عمل کرو۔ اخلاص اختیار کرو۔ اور تمہیں عالموں سے علم حاصل کرنے میں اخلاص ہوتا ہے۔ اس پر عمل کرنا خدمتگزاری ہے۔ جس نے عاجزی کی بلندی پائی۔ تم خدمت کرو۔ تم بلاشبہ سردار بن جاؤ گے۔ کیا تم نے نہیں سنا کہ قوم کا سردار ان کا خدمت گزار ہوتا ہے۔ تم اپنے آپ کے

اپنی بیوی کو اور اپنے بچے کو سنوارتے ہو۔ اور ان کی خدمت کرتے ہو۔ فقیر دل کو اپنا مال نہیں دیتے ہو۔ اور اس کو اپنی خاہیں نفسانی اور اپنے اسیاب پر خرچ کرتے ہو۔ اسے کم نصیب: جلدی ہی تمہاری بھلائی کم ہو جائے گی۔ تم اپنے محل کے ارد گرد کے اپنے دروازے کے پریدار سے اس سے زیادہ ڈرتے ہو۔ جتنا کم تم اپنے رب جلیل سے ڈرتے ہو۔ تم ان کو دیتے ہو۔ اور ان کے یہ سچے بھیجتے ہو۔ اس واسطے کہ وہ تمہارے گھر کی خرابی اور تمہاری ہر بانی سے مطلع ہیں۔ بد نصیبی تمہاری جلدی ہی تمہارا مال ختم ہو جائے گا اور تمہارے وہ دوست جو تمہارے بڑے ساکھتی ہیں اور تمہارے سے دشمنی رکھتے ہیں تمہیں ہچھوڑ جائیں گے۔ اور تمہارے محل کے ارد گرد کے تمہارے دروازہ کے پریدار تمہاری داد و علیش بند ہو جانے کی بنا پر تمہیں رسما کریں گے۔ امداد تعالیٰ تمہیں کیسے برکت عطا کریں جبکہ تم اس کی نعمت کو اس کی نافرمانیوں پر خرچ کر رہے ہو جلدی ہی تنگی ہو گی۔ پس تم ان کو اپنے حق میں شمار نہ کر دو۔ اور تمہارا (صاف و سخرا) پانی گندگی اور غلاظت بن جائے گا۔ اور شاید اس وقت تمہیں موت آجائے۔ اور تم اسی حال میں ہو۔ پھر گھبراہٹ میں دوڑ عقل سیکھو۔ امداد تعالیٰ سے شرم کرو۔ دنیا سدا نہیں رہتی۔ آخرت ہمیشہ رہتی ہے۔ دنیا کے مزے سدا نہیں رہتے۔ اور آخرت کے مزے ہمیشہ رہتے ہیں۔ ہونا کو آخرت کے اور مخلوق کو خالق کے بدلا بھیجتا ہے۔ امداد والوں میں ایسا بھی ہے۔ جب وہ امداد تعالیٰ کے ذریعہ سے مخلوق اور ہر اس چیز سے جو زمین میں ہے بے نیاز ہو جاتا ہے۔ تو اس پر بیوی بچے اور ان کی ذمہ داری ڈال دی جاتی ہے۔ تاکہ وہ مخلوق کی طرف رجوع کرے۔ اور ان کے ہاتھوں سے لے۔ تاکہ انہی کا لینا ان کے یہ رحمت ہو۔ پس فقر طاہر ہو۔ اور اس کی بے پرواہی باطنی بے پرواہی

ہو۔ اور اس کا فقر ہو۔ اور ان کو اس طرح پلٹے۔ جس طرح چاہے۔ اور وہ ادب سیکھنے والے ہوں گے۔ پلٹے اس چیز سے جو ان کو قرآن اور حدیث سے دکھائے۔ دونوں پر عمل کرتے ہیں اور متینی لوگ بن جاتے ہیں۔ پھر ان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خواب میں دکھائی دیتے ہیں اور ان سے فرماتے ہیں۔ ایسے اور ایسے کرو۔ اور اس سے اور اس سے باز رہو۔ پھر اپنے پروردگارِ اعلیٰ کو خواب میں دیکھتے ہیں۔ سو وہ ان کو حکم کرتے ہیں۔ اور ان کو منع کرتے ہیں۔ وہ ایک درج سے دوسرے درجے کی طرف۔ ایک کتاب سے دوسری کتاب کی طرف۔ ایک گھر سے دوسرے گھر کی طرف۔ ایک ذکر سے دوسرے ذکر کی طرف ترقی کرتے ہیں۔ مومن کے نزدیک ساری مخلوق ایک ہی شخص ہوتی ہے اور نہ یہ شخص ملپیٹ اور عاجز ہوتا ہے۔ نہ اپنے یہے کوئی نفع حاصل کر سکتا ہے اور نہ اپنی ذات سے نقصان کو دُور کر سکتا ہے۔ مخلوق میں سے جو اس کی نافرمانی کرتا ہے۔ اس سے بعض رکھتا ہے۔ اور جو اس میں سے کہا مانتا ہے اس سے محبت کرتا ہے۔ اپنے بعض اور اپنی محبت میں پروردگارِ اعلیٰ کی موافقت کرتا ہے۔ مخلوق کو اس کی داد دعیش کی بناء پر محبت نہیں کرتا ہے۔ اور اپنے یہے اور اپنی خواہش نفسی کے یہ بعض نہیں رکھتا ہے۔ وہ ہمیشہ نفس کو معزول رکھتا ہے۔ اس کی محض اللہ تعالیٰ کی اطاعت کے یہے موافقت کرتا ہے۔ دنیا کو اپنے دل سے دور رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے دین پر اس کی رعایت کرتے ہوئے اور اس کی مدد کے لیے کھڑے ہوتے ہوئے قائم رہتا ہے۔ کم بختنی تمہاری۔ زہد دل سے ہوتا ہے نہ کہ جسم سے۔ اے ظاہر کے بنادٹی ولی زہد اختیار کرنے والے تمہارا زہد تمہاری طرف مدد ہے۔ تم نے اپنی پیگٹی اور تمیض کو اچھا کیا ہے اور اپنے سونے کو بہت سر بیز اور محفوظ کر دیں والی زمین میں دفن کیا ہے۔ اللہ

کھال اور تمہارا سر کاٹے۔ اگر تم رجوع نہ کر د۔ تم نے دکان کھول رکھی ہے۔ اور روزمرہ کی چیزیں اس میں بیچتے ہو۔ اشہد تمہاری دکان تمہارے سرپریں دے مارے۔ سو یہ ہے زدال اس کا۔ کیا تم نے تجربہ نہیں کیا ہے، تم تو بہ کرتے ہو اور زنار کاٹتے ہو۔ بد نصیبی تمہاری۔ ہون کا زہد اس کے دل میں ہوتا ہے اور اس کے پر در دگار اعلیٰ کا قرب اس کے باطن میں ہوتا ہے۔ دنیا اور آخرت اس کے دروازہ پر اور اس کے خزانہ میں ہوتی ہے۔ نزدہ اس میں۔ اس کا دل غیر اشہد سے خالی ہوتا ہے۔ غیر اشہد کی طرف نہیں بلکہ وہ اشہد سے بھرا ہے۔ اس کو اور اس کے قرب کو یاد کرتا ہے اور اس کا دل اپنے آقا کے لیے فارغ اور شکسہ ہے۔ خالی اور جھکا ہے۔ سنو بے شک وہ اس کے پاس ہوتا ہے جو نج اشہد تعالیٰ نے اپنے کلام مجید میں ایک جگہ فرمایا ہے۔ میں ان لوگوں کے پاس ہوتا ہوں جن کے دل میری وجہ سے ٹوٹے ہیں۔ تمہاری جانیں دنیا کو چھوڑنے کی بنار پر ٹوٹ گئیں۔ اور ان کے دل آقا کی وجہ سے ٹوٹ گئے۔ جب ان کے لیے ٹوٹنا ثابت ہو گیا۔ اشہد تعالیٰ ان کے پاس آئے۔ اور ان کی شکستہ دل کی تلافی کر دی۔ طبیب آیا۔ ان کا علاج کیا۔ یہی آرام ہے نہ کہ دنیا اور آخرت کا آرام۔ اشہد والے خوش ہوتے ہیں۔ ان کا طبیب ان کے پاس اور خوش ہوتا ہے، اشہد والے اپنے طبیب کے سامنے اس کی پیار اور مہربانی کی گود میں سوتے ہیں۔ اور وہ انہیں اپنے کرم و احسان اور رافت و رحمت کے ساتھ کر دیں دلاتا ہے۔ جس نے میری غلامی کی وہ نلاح پا گی۔ اشہد والوں کے ساتھ بیٹھو۔ اور ان کی باتیں سنو۔ اشہد تعالیٰ کا غم اپنے ساتھ لو۔ نہ کہ دنیا کا۔ اور اس چیز نے ان کو فائدہ بخشا ہے۔ انہوں نے بھلائی سیکھی۔ تم بھی بھلائی سیکھو اور عمل کر د۔ تاکہ علم سے فائدہ اٹھاؤ۔ علم تواریکی مانند اور عمل ہاتھ کی مانند ہے

تلوار بغیر ہاتھ کے نہیں کاٹتی۔ ہاتھ بغیر تلوار کے نہیں کاٹتا۔ ظاہری طور پر سیکھو۔  
 اور باطنی طور پر اخلاص اختیار کرو۔ بغیر اخلاص کے ذرہ بھر بھی ثواب نہیں ملتا۔  
 قرآن مجید سنو۔ اور اس پر عمل کرو۔ حق تعالیٰ نے اس کو اسی لیے نازل کیا ہے  
 کہ اس سے حق سیکھو۔ اس کی دو طرفیں ہیں۔ ایک طرف اس کے ہاتھ میں ہے  
 اور ایک طرف ہمارے ہاتھوں میں ہے۔ جب تم اس پر عمل کر دے گے تو تم کے  
 دل اس کی طرف چڑھیں گے۔ اور وہ ان کو اپنی نزدیکی کے گھر کی طرف اچک  
 لے گا۔ تم آخرت سے پہلے دنیا میں ہو۔ اگر ارادہ اس کی طرف پہنچنے کا ہے تو  
 تم دنیا اور مخلوق سے بے رغبتی اختیار کرو۔ اپنے آپ سے۔ اپنے بیوی پر ہوں  
 سے۔ اپنے ماں سے۔ اپنے مزے سے۔ اپنے شکوہ سے۔ لوگوں کو اپنی تعریف  
 ستائش اور ان کو اپنی طرف متوجہ کو مجبوب رکھنے سے بے رغبتی اختیار کرو۔  
 جب یہ بات تمہارے یہے صحیح ہو جائے گی تو تم ان سے بے پرواہ ہو جاؤ گے۔  
 اور تمہارا پیٹ بھر جائے گا۔ اور تمہارا کلیچ ٹھنڈا ہو جائے گا۔ اور تمہارا باطن اور  
 خلوت آباد ہو جائے گا۔ تمہارا دل اور تمہارا باطن روشن ہو جائے گا۔ اور تمہارا  
 دل مطہن ہو جائے گا۔ یہ سب کچھ قرآن مجید پر عمل کرنے سے ہو گا۔ یہ قرآن مجید  
 ایک چکتا سورج ہے۔ اس کو اپنے دلوں کے گھر دل میں رکھو۔ تاکہ تمہارے یہے  
 روشنی کرے۔ کم بخوبی تمہاری۔ جب تم چڑاغ ہی بجھا دو۔ تورات کے انہ صیرے  
 میں اپنے سامنے کی چیزوں کو کیسے دیکھو گے۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 کو جواب دو۔ ”جبکہ وہ تمہیں ایسی چیز کی طرف بلاستے ہیں جس میں تمہاری  
 نزدگی ہے؟ دل مردہ ہے۔ جو دل دنیا کی محبت میں مردہ ہے۔ ذات خداوندی  
 کو کیسے دیکھے اور مخلوق کی محبت پچھے پڑی ہے۔ کیسے سنے۔ کیا سنے۔ کیا دیکھے۔ تم  
 مخلوق کو پہچانو۔ آخر اس نے اللہ دالوں سے بغض ہی کیا۔

اے دنیا مانگنے اور اس سے رغبت اور اس سے محبت کرنے کی بنا  
پر دلوں کے مُردد۔ اور تم۔ اے زاہدو؟ تھا رے جنت کے طلب کرنے  
نے تمہیں رب جلیل سے روک رکھا ہے۔ بذیبی تھا ری۔ تم نے راہ غلط کر لی۔  
گھر سے پہلے پڑو سی اور راستے سے پہلے ساختی دیکھو۔ اور تم۔ اے داعظو! انبیا  
علیم الصلاۃ والسلام کی جگہ چڑھ بیٹھے ہو۔ اور پہلی صفت میں آگے ہو رہے ہو۔  
اور دادِ پیچ اور پچھاڑنا اپنی طرح آنا کوئی نہیں۔ یچھے اترد۔ اور سکھو۔ اور  
عمل کرو۔ اور اخلاص اختیار کرو۔ پھر اس کام کی چڑھائی کرو۔ جس کی ابتداء نفس۔  
خواہش نفسی۔ طبیعت۔ شیطان۔ دنیا اور مزدوں کا پچھاڑنا اور مخلوق کو اس کے  
برے اور بھلے کے لیے دیکھنا چھوڑ دینا ہے۔ جب تم ان سب پر غالب ہو جاؤ  
گے۔ اور ان کو ایمان اپنے یقین اور اپنی توحید کی طاقت سے دباؤ لے گے۔ تو  
امشہ تعالیٰ تھا رے دل میں اور تھا رے باطن میں حتیٰ بات پیدا فرمائیں گے۔  
اور ان کو اپنے نزدیکی کے گھر میں جا دیں گے۔ پھر ان کو ان کی طرف کا حجم کریں  
گے۔ تو اس وقت تم مخلوق کے ساختہ کھڑے ہونے کے میدان میں خوب داؤ  
یچھ کرو گے۔ اور ان کے شناہد برد اشتہر کرو گے۔ اے امشہ! ہمیں اس چیز  
میں لگائیے جس میں آپ ہم سے راضی ہوں۔ اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں  
نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## تیسویں محبس ہے۔

رمضان کے پانچ حروف ہیں۔ "ر" "م" "ض" "ا" "ن" "ر"  
رحمت اور رافت سے ہے۔ "م" "مجازات، محبت اور منت سے ہے۔ "ض"  
ضمان اور ثواب سے ہے۔ "ا" "الفت اور قربت سے ہے۔ "ن" "نور اور

نوال (عطاء) سے ہے۔ جب تم اس میں کا حق پورا کر دو گے۔ اور عمل صحیح کر دو گے تو یہ چیزیں حق تعالیٰ کی طرف سے تمیں ملیں گی۔ جو تمہارے دلوں کو دنیا میں زندہ کر دیں گی۔ روشن کرنے والی اور ان کے لیے روشنی کا باعث ہوں گی۔ اور اس کی نعمت و چیزیں ظاہر اور باطن ہو گی۔ آخرت میں وہ چیزیں ملیں گی۔ جن کو نہ آنکھ نے دیکھا اور نہ کان نے سنا۔ اور نہ ہی کسی انسان کے دل میں گذریں۔ تم میں سے بہت سے ایسے ہیں جن کے پاس روز دل کے میں کی کوئی بھی بھلائی نہیں۔ حکم کا احترام۔ اس حکم کے کرنے والے کے احترام مطابق ہوتا ہے۔ توجیس کے پاس نہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اور نہ رسول اللہ اور اس کے بندوں میں سے انبیاء، صالحین علیهم اصلوٰۃ والسلام کی طرف سے بھلائی نہیں ہے۔ اس کے پاس اس میں کی بھلائی کیسے ہو۔ اکثر لوگ اپنے ماں باپ اور پڑو سیوں کو روزہ رکھتے دیکھتے ہیں۔ چنانچہ ان کے ساتھ بغرض عبادت نہیں بلکہ بطور عادت یہ بھی روزہ رکھ لیتے ہیں۔ خیال یہ کرتے ہیں کہ روزہ کھانے پینے سے رُکنے کا نام ہے۔ اس کے مثرا نظر و ارکان کو پورا نہیں کرتے۔ اسے لوگوں عادت کو تھوڑا دو۔ عبادت کو اختیار کر د۔ اللہ تعالیٰ کے لیے روزے رکھو۔ اس میں روزے رکھ کر اور اس ماہ میں عبادت کر کے اپنی شان بڑھاو۔ عمل کرو۔ اخلاص اختیار کرو۔ نماز ترادیع لازمی طور پر ادا کرو۔ مسجدوں میں روشنی کرو۔ اس واسطے کہ قیامت کے دن یہ نور ہو گا۔ جب اللہ تعالیٰ نے اس میں کھلایا ہے۔ تو اس کا احترام کرو۔ تمہارے رب جلیل کے ہاں یہ تمہاری سفارش کرے گا۔ اور تمہارے اپنے لیے اللہ تعالیٰ کا افضل و کرم۔ نعمت و چیز۔ نہ و حلم اور حفظ و امان مانگنے پر تمہاری تعریف کرے گا۔ بد نصیبی تمہاری تمیں کیا چیز فائدہ دے گی۔ روزہ رکھتے ہو اور عرام پر کھو لتے ہو۔ ان مبارک راتوں

میں گناہ کر کے سوتے ہو۔ اور تم۔ خرابی تمہاری۔ جب تک لوگوں میں ہوتے ہو، ریا کاری اور نفاق سے روزہ رکھتے ہو۔ جب تمہاں ہوتے ہو۔ کھوں دیتے ہو۔ پھر نسلتے ہو۔ اور کہتے ہو۔ میں روزہ دار ہوں۔ اور تم دن بھر گالیاں دیتے ہو۔ تمہیں لگاتے ہو۔ بھوٹی قسمیں کھاتے ہو۔ کمی زیادتی کو کے جیلہ بہانہ کر کے اور لورٹ ہخوٹ سے لوگوں کا مال چھینتے ہو۔ یہ چیز تمہیں فائدہ نہ دے گی۔ نتمہارا روزہ شمار ہو گا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ بہت سے روزہ دار ایسے ہیں جن کو روزہ سے سوائے بھوک اور پیاس کے کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ اور بہت سے رماز کے لیے، کھڑے ہونے والے ہیں جن کو اپنی نماز سے سوائے مشقت اور بیداری کے کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ تم میں ایسے بھی ہیں جو خطا ہر میں مسلمان ہیں اور باطن میں بتوں کے پچار یوں کی مانند ہیں۔ کم بختنی تمہاری۔ اسلام۔ توہہ۔ معدورت اور اخلاص کی تجدید کر دو۔ تاکہ تمہارے مولا کریم تمہارے سے قبول فرمائیں۔ اور تمہارے پہلے گناہ معاف فرمائیں۔ اور روزوں پر اپنے پروردگار شکر ادا کرو۔ کہ تمہیں کس طرح ان کے قابل کر دیا۔ اور تمہیں ان پر قدرت ہو گئی۔ جو تم میں سے روزے رکھے۔ تو چاہیئے کہ اس کے کان۔ اس کی آنکھیں۔ اس کے ہاتھ۔ اس کے پاؤں۔ اس کے اعضاء۔ اس کا دل بھی روزہ رکھئے چاہیئے کہ اس کا سارا خطا ہر روزہ رکھے اور اس کا سارا باطن روزہ رکھے۔ جب تم روزہ رکھ لو۔ تو جھوٹ۔ بھوٹی شہادت۔ غیبت۔ چغلی۔ لوگوں میں ریشہ دوافی اور ان کے مال چھیننے کو چھوڑ دو۔ یہ تمہیں محض اس لیے وصیت کی جاتی ہے۔ تاکہ تم اپنے گناہوں پر نظر کرو۔ اور ان سے بچو۔ جب تم ان میں لگو۔ تو تمہیں تمہارا روزہ فائدہ نہ دے گا۔ کیا تم نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے فرمان نہیں سنا۔ روزہ ہماری ڈھال ہے۔ ڈھال کا فرمان اس لیے ہے کہ (ڈھال۔ ڈھال)

والے کو چھپا لیتی ہے۔ اور اس کو ڈھانپ لیتی ہے۔ اسی واسطے اتر ڈھال کو (فیتہ) ڈھال کا نام دیا جاتا ہے کہ وہ (ڈھال) والے کو چھپا لیتی ہے۔ اور اس کو ڈھانپ لیتی ہے۔ اور اس سے تیروں کو روک دیتی ہے۔ اور جس کی عقل ہو جائے۔ اسے بھی مجنوں کا نام اسی واسطے دیا جاتا ہے۔ کہ یہ (جنون) اس کی عقل کو ڈھانپ لیتا ہے۔ روزہ اس کے لیے ڈھال ہے۔ جو روزہ رکھے پہنچنے کا رہنمائی کرنے۔ امتداد سے ڈرے اور اخلاقی اختیار کرے۔ تو اس وقت روزہ روزہ دار سے دنیا اور آخرت کی مصیبتوں دور کر دیتا ہے۔ اے روزہ دارو۔ فقیروں اور محتاجوں کی محتواڑے سے کھانے سے عنخواری کر۔ چونکہ اس سے بتارا ثواب زیادہ ہوگا۔ اور یہ افطاری کے وقت بتارا روزہ قبول ہونے کی علامت ہے۔ یہ سب چیزیں فنا ہونے والی ہیں۔ بس وہ باقی رہے گی۔ جو تم اپنی آخرت کے لیے آگے بھیج دو۔ پس تم آگے بھیجو۔ جب تک بتیں آگے بھیجنے کی قدرت ہے۔ قیامت کے روز تم بھوکے۔ پیاس سے۔ ننگے۔ ڈرتے۔ شرم سار۔ پیدل اور ذلیل حال میں اٹھائے جاؤ گے۔ جس نے دنیا میں کھلایا اس کو اس دن کھلایا جائے گا۔ اور جس نے دنیا میں پلایا۔ اس کو اس دن پلایا جائے گا۔ جس نے دنیا میں پہنایا اس کو اس دن پہنایا جائے گا۔ اور جو حق تعالیٰ سے ڈرا۔ اور دنیا میں اس سے شرم کی۔ اس دن امن سے ہو گا۔ جس نے دنیا میں رحم کیا۔ اس پر اس دن امداد تعالیٰ کا رحم ہوگا۔ اس نبیذنہ میں ایک رات ہے۔ جو سال میں بڑی رات ہے۔ اور وہ قدر کی رات (شب قدر) ہے۔ امداد تعالیٰ کے مخصوص بندوں کے ہاں اس کی (کچھ) نشانیاں ہیں۔ جن کی آنکھوں سے پرده ہٹتا ہے۔ وہ الوہیت کا وہ نور دیکھتے ہیں۔ جو ذرشنوں کے ہاتھوں میں ہوتا ہے اور ان کے چہروں کا نور اور آسمان کے دروازوں کا اور حق تعالیٰ کی روح یعنی حضرت جبریل علیہ السلام

کا نور دیکھتے ہیں۔ اس واسطے کہ وہ اس رات زمین والوں کے لیے اترتے ہیں۔

اے لوگو! اپنے کھانے کو اپنا غم نہ بناؤ۔ چونکہ یہ گھٹپیا غم ہے۔ کھانے پینے میں آزمایا گیا ہے۔ اور رزق کے معاملہ میں تو تمہاری کفالت ہو چکی ہے۔ پس تم اس کا اہتمام کرو۔ غم مت کرو۔ وہ پاک اور یہ نیاز ذات۔ نہ اس کو ڈڑھے۔ اور نہ کھاتی ہے اور نہ پیتی ہے بچہ تمہاری عرص کیوں نہیں سوتی۔ اپنی پرہیزگاری اور اپنی امانتوں کا علاج کرو۔ کم نصیبی تمہاری۔ دنیا "ساعت" (گھٹری۔ وقت گزاری) ہے۔ تم اس کو "اطاعت" (تابعداری۔ فرمانبرداری) بناؤ۔ دنیا کے کاموں اور آخرت کے کاموں۔ تمام حالات میں پرہیزگاری اختیار کرو۔ اور قم فلاخ پا جاؤ گے جب تم نے پرہیزگاری کو اختیار کیا۔ تمہارے پر جب یاتقی نہ رہی۔ اللہ تعالیٰ تمہارے لیے راضی ہوئے۔ ایک بزرگ مرنے کے بعد خواب میں دھکائی دیتے۔ ان سے بوچاگیا۔ آپ سے اللہ نے کیا معاملہ کیا۔ تو فرمایا کہ ایک روز میں نے حام میں وضو کی۔ اور مسجد میں جلا گیا۔ چنانچہ جب اس کے نزدیک ہوا۔ اپنے پاؤں سے ایک روپیہ برابر جگہ دیکھی جس کو پانی نہ چھوپیا۔ میں لوٹ آیا۔ اور اس جگہ کو دھوپا۔ توحیق تعالیٰ نے فرمایا۔ میں نے تمہیں اپنی شریعت کا احترام کرنے کی بنا پر بخش دیا ہے۔ کہاں تم اور کہاں اللہ والے۔ ان کی کردوں میں سونے کی جگہ سے جدار ہتی ہیں۔ وہ سونہیں سکتے اور کیسے سوئیں۔ ڈران کو بے قرار رکھتا ہے اور ان کی آنکھوں سے بیند اڑ جاتی ہے۔ اور محبت جودہ اپنے کھڑے ہونے اور سجدہ کرنے میں محسوس کرتے ہیں نہیں سوتے۔ مگر یہ کہ ان کے سجدے کی حالت میں کسی پیزی کا غلبہ ہو جائے۔ سوپاک ہے۔ وہ ذات جو غلبہ کی حالت ہیں ان پر اس نیشن کا احسان کرتی ہے تاکہ اس گھٹری

ان کے جسم راحت حاصل کر سکیں۔ ان کی کروٹیں سونے کی جگہ سے جدار ہتی ہیں۔ نہ بستر سے ان کو قبول کرتے ہیں۔ نہ ہی وہ ان پر قرار پکڑتے ہیں کبھی ڈر سے۔ کبھی امید سے کبھی محبت سے اور دیگر شوق سے۔ تم محتوازی اطاعت کے ساتھ اپنے پروردگارِ اعلیٰ سے کتنا کم ڈرتے ہو اور نیک لوگ اپنے پروردگارِ اعلیٰ کی زیادہ اطاعت کے ساتھ کتنا زیادہ ڈرتے ہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز ادا فرماتے تھے۔ تو آپ کے سینہ مبارک سے ہندڑیا کی سی گڑگڑا ہٹ سنائی دیتی تھی۔ اور ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام جب نماز ادا فرماتے تھے تو ان کے سینہ کی گڑگڑا ہٹ میں جو آٹھ فلانگ کی ہوتی ہے سے سنائی دیتی تھی۔ صدیق۔ نبی۔ خلیل۔ محب اور مقبول الدعا ہونے کے باوجود ڈرتے تھے۔ اپنے چہرے اپنے پروردگارِ اعلیٰ کی طرف پھراو۔ تمہارے چہرے تمہارے پروردگارِ اعلیٰ کی طرف نہیں۔ تم درمیان سے چکر کھا گئے۔ تم دوڑ سے نکل گئے۔ اس کی اطاعت کے ساتھ تمہاری محبت کم ہو گئی ہے اور اس سے خشکی زیادہ ہو گئی ہے۔ اور بھلائی سے تو محتواز ہی اچھا۔ اور دنیا کا زیادہ بھی تمہارا پیٹ نہیں بھرتا۔ اور شکم سیر نہیں ہوتا۔ یہ اس کا کام نہیں۔ جسے یہ معلوم ہو کہ اسے مزنا ہے۔ اور اس کے پروردگارِ اعلیٰ کو باقی رہنا ہے۔ اور قیامت کے روز اس کے اعمال اس کے سامنے پیش ہوں گے۔ یہ کام اس کا نہیں ہوتا۔ جو حساب و کتاب اور پوچھ کچھ سے ڈرتا ہے یہ کام اس کا نہیں ہوتا۔ جو اپنی قبریں اترنے کا ارادہ کرتا ہے۔ نہ وہ یہ کام کرتا ہے۔ (اور قبر) یا تو دوزخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔ یا جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے۔ اسٹ کے بندے دن میں روزہ رکھتے ہیں۔ اور رات کو رماز (میں کھڑے ہوتے ہیں۔ جب تھک جاتے ہیں، زمین پر گر پڑتے ہیں۔ تو کچھ راحت پاتے ہیں۔ سو اُن کی کروٹیں سونے

کی جگہ سے جدا رہتی ہیں۔ چنانچہ اٹھ بیٹھتے ہیں۔ اور اس پر عمل کرتے رہتے ہیں۔ اپنے پروردگار کو ڈر اور امید سے پکارتے ہیں۔ رد ہونے سے ڈرتے ہیں۔ اور مقبولیت کی امید لگاتے ہیں۔ کہتے ہیں۔ اے رب ہمارے ہمہ نے درست۔ پورا اخلاص سے۔ خود بینی اور تکبر سے خالی کام نہیں کیا۔ سورہ ہونے سے ڈرتے ہیں۔ پھر اپنے کام کے مقبول ہونے کی بھی امید کرتے ہیں۔ کہ وہ بلاشبہ مہربان۔ بھتوڑا قبول کرنے والا اور زیادہ دینے والا ہے۔ پرانے خراب موتی قبول کر لیتا ہے اور نئے اچھے بخش دیتا ہے۔ بھوٹی پوتھی قبول کر لیتا ہے۔ اور پورا ناپ دے دیتا ہے۔ ڈر عزمیت ہے اور امید رخصت ہے۔ اللہ والے ڈر اور امید کے درمیان رہتے ہیں۔ کبھی اس میں کبھی ظاہر کے ساتھ۔ کبھی باطن کے ساتھ۔ کبھی ملنے پر کبھی نہ ملنے پر۔ اسی طرح رہتے ہیں۔ یہاں تک کہ مدت پوری ہو جاتی ہے۔ اور ان کے دل ان کے خالق سے مل جاتے ہیں۔ اب ان کے ہاں نہ رخصت رہتی۔ نہ میل عزمیت اور پاکیزگی جڑ پکڑتی ہے۔ سارا مال دروازہ تک پیچھا کرے گا۔ اور ہیوی سچے قبروں تک پیچھے جائیں گے اور لوٹ آئیں گے۔ عمل مہماں اساتھ دے گا اور مہماں سے ساتھ قبریں اترے گا اور مہماں اساتھ نہ چھوڑے گا۔

اے غافلو! اپنا ساتھ چھوڑنے والی چیز کم لو۔ اور اپنے ساتھ والی اور ساتھ نہ چھوڑنے والی چیز زیادہ لو۔ نیک عمل زیادہ کرو۔ روزہ رکھو۔ اور اپنے روزہ میں اخلاص اختیار کرو۔ حج کرو۔ اور اپنے حج میں اخلاص اختیار کرو۔ زکوٰۃ دو۔ اور اپنی زکوٰۃ میں اخلاص اختیار کرو۔ اپنے رب جلیل کو یاد کرو۔ اور اس کی یاد میں اخلاص اختیار کرو۔ نیک لوگوں کی خدمت کرو۔ اور ان کے نزدیک ہو جاؤ۔ اور ان کی خدمت کے سلسلے میں اپنے اندر اخلاص پیدا کرو۔

اپنے ہی عیبوں (کو ٹھوٹنے میں) مشغول رہو۔ اور دوسروں کے عیبوں سے اس عرض کر دے۔ اچھی بات کا حکم کر دے۔ اور بُری بات سے منع کر دے۔ لوگوں کی ٹوہ نہ لگاؤ۔ اور ان کی پرده دری نہ کر دے۔ جو ظاہر کرتے ہیں۔ اسے بُرا جانو۔ اور جو چھپاتے ہیں۔ اس کا تم پر ذمہ نہیں۔ اپنے ہی (دلوں کی اصلاح) میں مشغول رہو۔ تمہارے پر دوسروں کی ذمہ داری نہیں۔ بے مطلب قسم کی بات چیت زیادہ نہ کر دے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ سرد کی مسلمانی یہ ہے کہ وہ لایعنی قسم کی چیزوں کو چھوڑ دے۔ تمہارے عیوب تمہاری مدد کرتے ہیں۔ اور دوسرے کے عیوب تمہاری مدد نہیں کرتے۔ کہا مافو۔ نیک بنو۔ اور عصت نہ کر دے۔ اور یہ تھا (رضا) کی نافرمانی نہ کر دے کسی کو شریک نہ پھٹھراو۔ تمہارا مخلوق اور اس اباب پر بھروسہ کرنا شرک ہے۔ کم نصیبی تمہاری۔ تم پاگل ہو۔ ناراضگی اور اعتراض تمہیں کوئی چیز دیتے ہیں۔ یا تمہارے سے کسی چیز کو دور کرتے ہیں۔ تمہارا عصتہ کسی چیز کو آگے یا پچھے کر دیتا ہے۔ بلا (نازل) کرنا اور بلا کو دور کرنا امتد کے ہاتھ میں ہے۔ اسی نے بیماری اتاری ہے جس نے دوا پیدا کی ہے بھض تمہیں آزمانا ہے۔ تاکہ تمہیں اپنے آپ کی پہچان ہو جائے۔ اور تمہیں بلا کے نازل کرنے سے اپنی نشانیاں اور اپنی تقدیرت دکھادے۔ اور اس کو ایھا کہ تمہیں اپنا کہنا دو رکے دکھادے۔ اور مصیبتوں کا رکھنا تو حق تعالیٰ کے دروازہ کو پہنچنوانا کھٹکھٹانا ہے اور بندہ کے اور حق تعالیٰ کے دل کو ملانا ہے۔ یا منزل کی سہولتیں نہیں مصیبتوں پر غصتے مت ہو۔ چونکہ یہ تمہاری ان چیزوں کی اصلاح کرنے والی ہیں۔ جن کو تم پسند نہیں کرتے ہو۔ کیوں اور کیسے کو درمیان سے الگ کر دے۔ جب تم مصیبت پر صبر کر دے گے۔ تم ظاہری اور باطنی گناہوں سے پاک ہو جاؤ گے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جب تک مومن زمین پر

چلتا ہے مصیبت تو اس کے لیے رہنی ہی ہے۔ اور وہ اس کے لیے غلط نہیں ہے، بلکہ اس کی غلطیوں کو نامہ اعمالوں سے اڑا دیتی ہے اور ان فرشتوں کو بھلا دیتی ہے جنہوں نے ان کو لکھا ہوتا ہے۔ ایک بزرگ فرمایا کرتے تھے۔ اے اش! آپ کو لوگ آپ کی نعمتوں کی بنا، پر محبت کرتے ہیں اور میں آپ کو آپ کی مصیبتوں کی بنا، پر محبت کرتا ہوں۔ اور ایک بزرگ کا تو یہ حال تھا جس دن ان کو کوئی مصیبت نہ آتی تو فرماتے۔ اے اش! آج میں نے کوئی گناہ کیا ہے، کہ آپ نے مجھے مصیبت سے محروم کر دیا ہے۔ کم نصیبی تمہاری۔ جب تم اس کی قضا پر راضی نہیں۔ تو اس کی روزی نہ کھاؤ۔ اور اس کے سوا کوئی پروردگار تلاش کر دو۔ اش! تعالیٰ نے ایک جگہ فرمایا۔ اے آدم کے بیٹے! جب تم میری قضا پر راضی نہیں اور میں میری مصیبت پر صبر نہیں۔ تو میرے علاوہ کوئی اور پروردگار تلاش کر دو۔ چاہیئے کہ میرے آسمان کے نیچے سے نکل جاؤ۔ اپنے پروردگار کے ساتھ صبر کرو۔ کہ اس کے سوا تمہارا کوئی پروردگار نہیں۔ اس کے سوا دوسرا پروردگار نہیں۔ دوسرا دروازہ نہیں۔ دوسرا خالق نہیں۔ دوسرا رازق نہیں۔ اس ایک کے ساتھ صبر کرو۔ تمہارے لئے جو بھی چاہیے۔ اے اش! ہمیں اپنے سے مطہن۔ راضی۔ موافق۔ مسلمان۔ تعالیٰ اربنا ہیں۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

### ائیسوں مجلس :-

جب بندہ حق تعالیٰ کو پیچاں لیتا ہے تو اس کے دل کو پوری کی پوری نزدیکی ہوتی ہے، اور ساری کی ساری بخشش ہوتی ہے۔ اور باطن پورے کا پورا محبت ہوتا ہے اور پوری کی پوری عزت ہوتی ہے۔ جب سکون ہو جاتا ہے تو

اس سے زائل کو دیتا ہے۔ اس کا ہاتھ تنگ ہو جاتا ہے۔ اور اس کی طرف بوٹ جاتا ہے۔ اور اپنے اور اس کے درمیان پر دہ ڈال دیتا ہے۔ اس کو آزمائے کے لیے تاکہ دیکھے۔ کیسے بھاگتا ہے۔ آبیا پھر تاہے یا قائم رہتا ہے۔ جب قائم رہتا ہے تو اس سے پر دے اٹھا دیتا ہے۔ اور اس کو اس کی حالت پر لوٹا دیتا ہے۔ کیا تم نے باپ کو نہیں دیکھا جس نے اپنے بیٹے کو آزمایا۔ اس کو اپنے گھر سے باہر نکال کر تاہے اور اس پر دروازہ بند کر دیتا ہے۔ اور یہ دیکھنے بیٹھ جاتا ہے کہ وہ کیا کرتا ہے۔ جب دیکھتا ہے کہ دہیز بکڑے ہوئے ہے اور پڑوسی کے ہاں نہیں گیا اور اس سے شکایت نہیں کی۔ اور ادب بھول گیا۔ دروازہ کھولا۔ اور اس کو پھر۔ اور اس کو سینے سے لگایا۔ اور اس سے بھلانی میں اور زیادتی کی۔ جس کے عمل میں اخلاص نہیں ہوتا۔ اس کے ہاتھ اہل کی نزدیکی ذرہ بھر نہیں پڑتی۔ اہل تعالیٰ نے اپنے کلام پاک میں ایک جگہ فرمایا۔ میں شریک کرنے والوں کے شرک سے بے پرواہ ہوں جس نے کوئی کام کیا۔ اور اس میں دوسرے کو شریک بھٹھرا کیا۔ تو وہ میرے علاوہ میرے شریک کے لیے ہے۔ میں تو وہی قبول کرتا ہوں۔ جو شخص میری ذات کے لیے کیا گیا ہے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ کہ قیامت کے دن منافق کو کما جائے گا۔ اے بے وفا۔ لے نافرمان اپنے رکام کا بدلا اس سے طلب کرو جس کے لیے تم نے اس کو کیا۔ اے غیر اہل کی عبادت کرنے والے۔ کیا تم نے نہیں سنا۔ کہ اہل تعالیٰ نے کیسے فرمایا۔ اور میں نے جنزوں اور انسانوں کو محض اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔ اور ارشاد فرمایا۔ ان کو اس کے سوا کوئی حکم نہیں ہوا۔ کہ ایک معمود کی عبادت کریں۔ اور باری تعالیٰ کا ارشاد۔ اور ان کو بیسی حکم ہوا۔ کہ خالص اسی کی عبادت کریں۔ ہر بندہ کے لیے داجب ہے کہ پروردگارِ اعلیٰ کی محض اس کی ذات

اور خوشنودی کے لیے عبادت کرنی چاہیئے۔ نہ کہ غرض اور مطلب کے لیے۔ اور نہ داد و عدیش کے لیے۔ اور جو تمہارے میں سے سوائے تہائی میں اخلاص سے عاجز ہو۔ اس کو چاہیئے۔ اپنا کام تہائی میں کرے۔ تاکہ اس کو مخلوق کی آنکھ نہ دیکھے۔ اور نہ ہی اگر پروردگار اعلیٰ چاہے اس کے قرآن پڑھنے اور تسبیح کرنے کی آواز کو کوئی کان نہ۔

آپ نے فرمایا۔ اگر کسی نمازی نے اندھیرے میں نماز پڑھی۔ اور اس سے کوئی بندہ واقف ہو گیا۔ وہ عاجز اور فقیر ہو کر آئے گا۔ اور اس کو کوئی چیز بدل نہ سکے گی۔ جو کوئی کام کرے۔ اور اخلاص نہ برتے۔ تو اس کا کام کچھ بھی نہیں۔ اے خرچ کرنے سے روکنے والے۔ کیا تم نے امشد تعالیٰ کا فرمان نہیں سنا۔“ اور ہماری روزی سے خرچ کرتے ہیں۔ یعنی اپنا مال اپنے بیوی بچوں اور محتاجوں پر خرچ کرتے ہیں۔ بخیل مخلوق اور خالق دونوں کے نزدیک محروم اور دور کیا ہوتا ہے۔ اپنے رب جلیل سے اس کا فضل مانگو۔ اس سے مانگو۔ چاہے تمہاری بات پوری کرے یا نہ کرے۔ فرمایا۔ اس سے مانگنا عبادت ہے۔ دُور سے پکار اور نزدیک سے کانا بچوں کی اور پاس سے اشارہ ہوتا ہے۔ جو دور ہوتا ہے۔ فریاد کرتا ہے۔ پکارتا ہے۔ اے مالک۔ مجھ دے۔ مجھے قریب کر اور جو اس سے نزدیک ہوتا ہے۔ سختی کے وقت اس سے ملتا ہے۔ ہلکی آواز سے کانا بچوں کرتا ہے۔ چونکہ وہ اس کے نزدیک ہوتا ہے۔ اور جو ساختہ بیٹھتا ہے۔ اس پر ہمیلت طاری ہوتی ہے۔ پچنا بچہ وہ خاموش رہتا ہے۔ اور اشارہ ہی کرتا ہے۔ مسلمان دنیا میں اور حسن ادب اختیار کرتا ہے۔ اور محبوب جب اس کا دل نزدیکی کے پر دے میں ہوتا ہے۔ ایک اشارہ کرتا ہے۔ املا اس پر رحم کرے۔ جو میری بات کو پالے۔ اور اس پر عمل کرے۔ اور اپنے

دل سے مجھے اور میری بات کو الراہم دینا نکال دے۔ اور سلامت رہے۔ جو اس کو سمجھتا نہیں۔ اور اس کا کام ان کی طرف یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف نہیں پہنچتا۔ اللہ دا لے ایمان لاتے ہیں۔ پچھے بولتے ہیں۔ علم سیکھتے ہیں۔ اخلاص اختیار کرتے ہیں۔ اور اپنے مال نیک لوگوں پر خرچ کرتے ہیں۔ اپنے مال ان دلیلوں سے نکالتے ہیں۔ جس کے ساتھ اپنے آپ کے خلاف جنت پکڑتے ہیں۔ کبھی فرض زکوٰۃ سے کبھی غیر فرض صدقہ اور قربانی سے کبھی نذر سے قسم اس وقت اٹھاتے ہیں جب اس سے چارہ ہی نہ ہو۔ سو یہ چیز نکالتے ہیں۔ اس سے اپنے دلوں۔ اپنے یقین اور اپنے آپ پر غالب آنے کی طاقت کی بنار پر اللہ تعالیٰ سے نزدیکی ڈھونڈتے ہیں۔ اور ان میں بعض ایک مقرر چیز کا حکم کرتے ہیں۔ سو اللہ تعالیٰ کی بات بجا لاتے ہیں۔ اور ان میں بعض ایسے ہیں جن کے ہاتھ پر خشش جاری ہوتی ہے۔ اور خود بے پرواہ ہوتے ہیں۔ ایک بزرگ کا فتح نقل کرتے ہیں۔ کہ وہ کسی جنگل میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔ ان کے پاس سے اونٹوں والوں کی ایک جماعت کا گزر ہوا۔ قوانین میں سے ایک نے ان کے کندھے سے ان کی چادر اتار لی۔ چنانچہ جب وہ نماز سے فارغ ہوئے۔ تو جس نے ان کی (چادر) لی تھی۔ اس نے کہا۔ مجھے معلوم کرنے دیجئے۔ کس نے آپ کی چادر لی۔ اور ان کی چادر ان کو واپس کر دی۔ پہ انہوں نے کہا۔ خدا کی قسم۔ مجھے نہیں پہتہ چلا۔ اور اگر تم اسے لینا چاہو۔ تو ملے لو۔ اللہ دا لوں کو تو محض اس چیز کی خبر ہوتی ہے۔ جس میں وہ لگے ہوتے ہیں۔ جب اپنے رب جلیل کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں تو معنوی طور پر اللہ کے علاوہ ہر چیز سے غائب ہو جاتے ہیں۔ اور دل غائب ہو کر محض صورت باقی رہ جاتی ہے۔ ایک بزرگ تھے۔ اور وہ مسلم بن نشار رحمۃ اللہ علیہ بھئے۔ جب گھر میں آتے۔ ان کے بچے چپ ہو

جلتے۔ اور اس قدر بادب ہو جاتے کہ ان میں کسی کو ہننسے کی مجال نہ ہوتی۔ اور آپ کو ان کی اس گھٹن پر افسوس ہوتا تھا۔ تو پوں کرنے لے گئے۔ کہ جب نماز شروع کرنے کا ارادہ کرتے۔ ان سے فرماتے۔ تم اپنے کام میں لے گئے رہو۔ اور اپنی گھٹن دور کر دو۔ (اپنا گھٹنا چھوڑ دو) اس داسٹے کو میں نہیں سمجھتا کہ تم کیا کرتے ہو۔ تو ان کا یہ حال تھا۔ کہ جب وہ نماز شروع کرتے تو (بچتے) شور مچاتے۔ خوش ہوتے اور ہنستے۔ اور ان کو معلوم نہ ہوتا کہ وہ کیا کرتے ہیں۔ اور ایک دن جامع مسجد میں نماز پڑھ رہے تھے تو ایک ستون اور اس کے اوپر کی گڑیاں ان کے نزدیک آگئیں۔ اور ان کو خبر نہ ہوتی۔ اور گھر میں آگ لگ گئی۔ جبکہ وہ نماز میں لے گئے تھے۔ چنانچہ لوگ آئے۔ انہوں نے آگ کو بھایا۔ اور ان کو اس کی خبر بھی نہ ہوتی۔ اسند دا لے سارے کے سارے مخلوق کے جھلے کاموں کے لیے ہوتے ہیں اور ان کے لیے خالق ہوتا ہے۔ اپنے ہاتھ کا مال اور اپنے سینہ کا علم خرچ کرتے ہیں۔ انہوں نے اکیرا اعظم پائی۔ تو دنیا ان کے سامنے ذیلیں ہو گئی۔ بڑی سلطنت پائی۔ تو دنیا کی سلطنت ان کے سامنے ذیلیں ہو گئی۔ انہوں نے ہر ایک چیز سے بے رغبتی اختیار کی۔ چنانچہ ان کے دلوں کو "تکوین" بخشی گئی۔ جب تک یہ ظاہر تمہارے ہاتھ میں رہے گا۔ اور دل اس میں لٹکا رہے گا۔ تم تکوین میں سے کچھ بھی نہ دیکھو گے۔ ایک بزرگ سے سوال کیا گیا۔ آپ کہاں سے کھاتے ہیں۔ تو جواب دیا۔ "بدرِ کبیر سے" تو پوچھا گیا۔ اور "بدرِ کبیر" کیا۔ فرمایا۔ کن فلکوں رہو جا۔ ہو گیا) دنیا دی معاشرات میں اپنے سے نیچے کی طرف دیکھو۔ اور آخرت کے معاملات میں اپنے سے اونچے کی طرف دیکھو۔ ایک بزرگ سے منقول ہے کہ عید کے دن سہن دانہ خریدا۔ اور اس کو کھانے بیٹھے۔ تو فرمایا۔ کیا تم نے کوئی میرے ایسا دیکھا جو آج ایسے دن سہن دانہ لگھی اور نمک کے بغیر کھائے۔ پس

جب نظر پڑتی۔ تو ایک کو وہ پھلکے کھاتے دیکھا جن کو وہ پھینک رہے تھے۔  
 چنانچہ روپڑے۔ اور امّت تعالیٰ سے اپنی بات کے سلسلے میں مhydrat چاہی۔  
 تمہارے نہ دینے میں تمہارا ہی نقصان ہے۔ حق تعالیٰ نے قرض چاہا۔ کون ہے۔  
 جو امّت تعالیٰ کو قرض حسنہ دے۔ جب تم نے اس کو قرض دیا۔ اور فقیر سے اس  
 کو حوالہ قبول کر لیا۔ امّت تعالیٰ اس کو دوگنا کریں گے۔ اور اس سے زیادہ دیں  
 گے۔ جو تم نے آج دیا۔ اور کل متہارا اس سے معاملہ پڑے گا۔ تو اس کے فائدے  
 دیکھ لو گے۔ اس سے بغیر تجربہ کے معاملہ کرو۔ امام جعفر صادق رضی امّت عنہ کو جب  
 پانچ سوروپے کی ضرورت ہوتی تھی۔ اور ان کے پاس پچاس روپے ہوتے تھے۔  
 ان کو صدقہ کر چھوڑتے تھے۔ چنانچہ چند دنوں کے بعد پانچ سوروپے آ جاتے۔  
 اور اگر یہ نہ بھی آتے۔ تو نہ ہی اپنے رب جلیل کو الازام دیتے۔ اور نہ ہی اعتراض  
 کرتے۔ اور نہ ہی ناخوش ہوتے۔ امّت دا لے اپنے رب جلیل کے اس معاملے کے  
 عادی ہو جاتے ہیں۔ جو قرآن و حدیث اور ان کے دل کے یقین کے مطابق  
 ہوتا ہے۔ ایک بزرگ کا قصہ ہے۔ کہ ان کے پاس تین انڈے تھے۔ ایک مانگنے  
 والا آیا۔ تو آپ نے لوٹدی سے فرمایا۔ یہ انڈے اس کو دیئے۔ تو لوٹدی نے ایک انڈہ  
 چھپا رکھا۔ چنانچہ ہٹوڑی دیر کے بعد ایک دوست نے بیس انڈے لبطور تھنڈھ بھیجے  
 تو آپ نے اپنی لوٹدی سے پوچھا۔ تم نے مانگنے والے کو کتنے دیئے۔ تو اس نے  
 بتایا۔ کہ دو انڈے دیئے۔ اور ایک میں نے آپ کے لیے چھپا رکھا۔ کہ آپ  
 اس سے افطار کریں۔ تو فرمایا۔ اے کم یقین کرنے والی۔ تم نے ہمیں دس (انڈوں)  
 سے محروم کر دیا۔ بنی ہریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے مغلوب تو وہ ہے۔ جو  
 اپنے ایسی مخلوق کے سامنے شکایت کرے۔ اے مسکین۔ جب متہارے پاس  
 فقیر (قرض) مانگنے آئے۔ تو اس کو (قرض) دو۔ اور متکبو۔ تم مجھے کیا دے گے۔

جب تم نے دل کے خلاف کیا۔ اور اس کو قرض دیا۔ اور چھوڑیں بعد اس کو بخش دیا۔  
 نفیروں میں بعض ایسا بھی ہے۔ جس کی مانگ پوری نہیں۔ بلکہ قرض لیتا ہے۔  
 اور اسٹد کے بھروسے پر اس کی ادائیگی کی نیت رکھتا ہے۔ اور اسی کے بھروسے  
 قرض لیتا ہے۔ اے عنی۔ جب تمہارے پاس قرض مانگنے آئے۔ تو اس کو قرض  
 دو۔ اور اس کے سامنے بخشش نہ کرو۔ کہ عاجزی پر اور عاجزی بڑھ جائے۔ جب  
 بدلت مانگے۔ تو دے ڈالو۔ اور اس سے تمہارے سے اس قرض کو قبول کرنے  
 کے بارہ میں اور اس سے بربی الذمہ ہونے کے لیے پوچھو۔ تاکہ تمہیں ہمپی خوشی  
 اور دوسری خوشی کا ثواب حاصل ہو۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اسٹد تعالیٰ  
 کا اپنے بندہ کے لیے تحفہ اس کے دروازہ پر مانگنے والے کا ہونا ہے۔ کم پیسی  
 تمہاری فقیر اسٹد تعالیٰ کا تحفہ کیسے نہ ہو۔ وہ تمہاری دنیا سے کوئی چیز تمہاری آخرت  
 کی طرف لے جا رہا ہے۔ تاکہ اس کی ضرورت کے وقت تم اسے پالو۔ اتنی سی  
 مقدار جو اسے دیتا ہے۔ بے پروا بنا دیتی ہے۔ اور (فکر و غم) دور کر دیتی ہے۔  
 اور اسٹد تعالیٰ کے ہاں تمہارے درجات بلند کرتی ہے۔ کم بخوبی تمہاری۔ اے  
 بندو۔ کیا تم شرماتے نہیں۔ تم اپنے پروردگار کی عبادت اس لیے کرتے ہو کہ تم  
 کو جنت دے۔ تم کو حوری دے۔ تم کو بچے دے۔ جنت لگھر ہے۔ رہنے والائیں  
 ہے۔ کون ہے۔ جو شخص ذات خداوندی کا طالب ہے۔ بغیر جنت چاہے۔ بغیر  
 دنیا چاہے۔ بغیر مخلوق چاہے۔ اور یہ چیز کم نہیں۔ جو حق تعالیٰ کی دید اور اس کے  
 قرب کا طالب ہے۔ اس کی دید پہچاننے والوں اور پیار کرنے والوں کی انکھوں  
 کی ٹھنڈک ہے۔ اور اس کی دید جنت ہے۔ اور خود کھانے۔ پینے کے ساتھ اس  
 میں رہنا زاہدوں کی آنکھ کی ٹھنڈک ہے۔ اور ان میں کتنا فرق ہے۔ اے دنیا کو  
 چاہنے والو۔ تمہارا وقت تو ناچیز (کاموں) میں ضائع ہو گیا۔ اے جنت، لونڈیوں

اور بچوں کو چاہئے والے۔ تم نے پروردگار اعلیٰ کے علاوہ کا ارادہ کیا ہے۔ اور دسرے کو اختیار کیا ہے۔ اگر تمہارے لیے بھلائی ہوتی تو تمیں اس سے ایک لمحہ کے لیے غائب ہونا پسند نہ ہوتا۔ خرابی تمہاری۔ تم پچانے نہیں کنٹپی تمہاری۔ حق تعالیٰ کی طرف ایک نظر کی لذت جنت کی ان سب چیزوں کو گھیر لیتی ہے۔ جو بچوں۔ لذتوں۔ مزدوں اور آرام سے اس میں ہیں۔ تا بجا کہ بہت سی نظروں اور بہت سی گھریوں کی لذت دنیا مصیبتوں کا گھر ہے۔ پیٹ اور شرمگاہ کامزہ ہے۔ عجیب و غریب ہے۔ دن کی افطاری اور اپنی خواہش لفسانی کی پیروی۔ مزدیں اور لذتوں کے لیے کھانا۔ انسانوں کے شیطانوں کا جو بُرے ساختی ہیں کے ساتھ بیٹھنا ایسے ہے۔ گویا وہ نفس کی بھٹی میں شہوت کی آگ بھڑکا رہا ہے۔ اے اللہ! ہمیں مجاہدہ نفس کی طاقت دیجئے۔ ہمیں روزی دیجئے۔ ہمیں لوگوں کے لیے ہدایت دیجئے۔ ہمارے دلوں کو روشن کر دیجئے۔ اور ہمیں ایسا نور بنایے جس سے لوگ روشنی حاصل کریں۔ ہمیں اپنی محبت کی شراب پلایے۔ یہاں تک کہ ہم (خود) اس سے سیراب ہو جائیں۔ اور ہمارے ساتھ ہر پیاسا سیراب ہو جائے۔ ہمیں بخشش اور رضا مندی نصیب فرمائیے۔ اور ہمارے دلوں میں عطا کی صورت میں شکر اور روک اور دروازہ بند ہونے کی صورت میں رضا ڈال دیجئے۔ ہمارے پنج کو ثابت کر دیجئے۔ اور ہمارے جھوٹ اور باطل کو مٹا دیجئے۔ آمین۔

## پیسویں مجلس :-

متقی لوگ تو دہ ہیں جو اپنی جلوت اور خلوت میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہیں۔ اور سب حالات میں مراقبہ کرتے ہیں۔ اس سے ان کے دل کے ٹکڑے رات اور دن کا پتتے رہتے ہیں۔ ایسی آفتوں کی بنا پر آنے والی مصیبتوں سے

ڈرتے ہیں۔ جو انیں اندھا کر کے ائمہ تعالیٰ سے کاٹ دیتی ہیں۔ پس وہ کفر کی طرف پلٹتے ہیں۔ ایسی حالت میں ملک الموت علیہ السلام کی آمد سے ڈرتے ہیں جبکہ وہ بُرے اعمال اختیار کیے ہوئے ہوں۔ ” دیتے ہیں جو دیتے ہیں۔ اور دل ان کے ڈر رہے ہوتے ہیں۔“ رُد سے ڈرتے ہیں۔ اپنے بارہ میں علم الہی سے ڈرتے ہیں۔ حضرت فضل ابن عیاض رحمۃ الرَّحْمَۃِ عَلَیْہِ جب حضرت سفیان ثوری رحمۃ الرَّحْمَۃِ عَلَیْہِ سے ملا کرتے تھے۔ تو ان کو فرمایا کرتے تھے آؤ۔ تاکہ ہم اپنے بارہ میں علم الہی پر روئیں۔ یہ کتنی اچھی بات ہے۔ یہ اللہ کو پہچاننے والے اور اس کو اور اس کو الٹ پٹ کو جاننے والے کی بات ہے۔ علم الہی کیا ہے۔ یہ وہ ہے جس کی طرف اس نے اپنے فرمان میں اشارہ فرمایا۔ یہ جنت کی طرف ہیں۔ اور مجھے کوئی پرداہ نہیں۔ اور ہر ایک کو ایک ہی جگہ نہیں بلایا۔ چنانچہ ہم نہیں سمجھتے۔ کون سے قبلہ سے ہیں۔ اور ان کو اپنے اعمال پر غزور بھی نہیں۔ چونکہ اعمال کا اعتبار تو خاتمہ پر ہے۔ متنقی لوگ تو گناہوں کو کھلی اور چھپی لذتوں کو۔ دکھادے کو۔ نفاق کو اور مخلوق اور مطلب کے لیے عمل کرنے کو چھوڑنے والے ہوتے ہیں۔ پس وہ لوگ آج کے دن جنت میں ہیں۔ اور کل باغنوں۔ نہروں اور ایسے درختوں میں بیٹھے ہوں گے۔ جو کبھی خشک نہیں ہوتے۔ اور ایسے چھلوں میں جو کبھی ختم نہیں ہوتے۔ اور ایسی نہروں میں جن کا پانی کبھی خشک نہیں ہوتا۔ یکسے خشک ہو۔ جب وہ عرش کے نیچے سے نکلتی ہیں۔ ہر ایک کے لیے ایک نہر پانی کی۔ ایک نہر دودھ کی۔ ایک نہر شہد کی اور ایک نہر شراب کی ہوگی۔ یہ نہریں ان کے ساتھ ہی چلیں گی۔ جمال کمیں بھی جائیں۔ اور زمین میں کوئی دراڑ بھی نہ ہوگی۔ دنیا میں جو بھی چیز ہے۔ اس کے مشابہ ہر چیز آغزت میں ہوگی۔ اور دنیا میں ہر چیز ایک نونہ ہے۔ وہ آرام اٹھائیں گے۔

جو ان کے پروردگار نے ان کو دیا ہوگا۔ اور وہ ایسا ہے جس کو نہ کسی آنکھ  
نے دیکھا۔ نہ کسی کان نے سنا۔ اور نہ ہی کسی انسان کے دل پر گزرا۔ چھے جھکے  
ہوں گے۔ جب ان میں سے کوئی بیٹھا ہوگا۔ پہل اس کے منہ کی طرف آئیں گے۔  
پس وہ ان کو کھائے گا۔ اور وہ لیٹا ہوگا۔ جنت کے درختوں کی ریگیں اپنی جڑوں  
کے نیچے سے چاندی کی ہوں گی۔ اور ان کی شاخیں سونے کی ہوں گی۔ اس میں  
کسی کے دل میں کسی چیز کے لکھانے کا خیال آئے گا تو ہم پہل اس کے منہ  
کے آگے کر دیں گے۔ چنانچہ وہ اس میں سے جو چیز چاہے گا۔ کھائے گا۔ پھر  
وہ اپنی جگہ واپس لوٹ جائے گا۔ جنت میں ہر چیز سے بے پرواہی ہو گی۔ یعنی  
جنت والوں کو۔ ان کا حلام پاکیزہ ہوگا۔ اور بہترین آواز میں ہوگا۔ یہاں تک کہ اس  
کی نہیں۔ اس کے درخت اور اس کے اندر کی ہر چیز۔

اے چاہئے والو۔ دنیا سٹ جانے والی اور مشقت میں ڈالنے والی ہے۔  
باتی رہنے والی جنت مانگو۔ جو آرام اور انعام کا گھر ہے۔ شکر کا گھر ہے۔ اس میں نہ  
وہنو ہے نہ نماز ہے۔ نہ حج ہے۔ نہ زکوہ ہے۔ نہ مصیبتوں پر صبر کرنا ہے۔ نہ  
بیماریاں ہیں نہ خرابیاں ہیں۔ نہ تنگی ہے اور نہ نکلنے کا ڈر ہے۔ اے لوگو۔  
جلدی ہی تمیں موت آجائے گی۔ اور تمیں پکڑ لے گی۔ پھر تم ایسے ہو جاؤ گے۔  
گویا نہ تم کبھی پیدا کیے گئے۔ اور نہ ہی دیکھے گئے۔ اپنے دلوں کو اپنے گھر والوں  
سے اپنے بچوں سے اور اپنے کاموں سے موڑ لو۔ اپنے پروردگار کی ساری مخلوق کو  
چھوڑ دو۔ اور ان میں سے کسی ایک پر بھی بھروسہ نہ کر د۔ نہ مخواڑے میں نہ زیادہ میں۔  
اے اللہ۔ ہمیں ہر حال میں اپنے اپنے بھروسے نصیب فرمائیے۔ اور آپ کے سوا کا  
دیکھنا تو عاجزی میں بڑھاتا ہے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں  
دوزخ کے عذاب سے بچائیئے۔

## تینیسویں محلس ہے

تم مصیبت سے مت بھاگو۔ اور اس پر صبر کرو۔ اس کا آنا تنا خوف اور اس پر صبر کرنا لابد ہے۔ (دیکھو گے) ساری دنیا اور جو کچھ اس میں تمہارے یہ پیدا کیا گیا۔ کس طرح بدلتا ہے۔ انبیاء علیم السلام جو نسب سے بہتر مخلوق ہیں وہ بھی آزمائے گئے۔ اور اسی طرح ان کے پچھے آنے والے اور ان کی راہ چلنے والے ان کے نقش قدم کی پریروی کرنے والے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حق تعالیٰ کے پیارے تھے۔ وہ بھی تیگی۔ بھوک۔ لڑائی۔ جنگ اور مخلوق کی ایذار سانی سے آزمائے جاتے ہے۔ بیاں تک کہ وفات شریف ہو گئی۔ عیسیٰ علیہ السلام جو روح اشہد اور کلمۃ اشہد ہیں۔ جن کو بغیر باپ کے پیدا کیا۔ اور جو پیدا نہیں اندھے اور کوڑی کو اپھے کرتے تھے۔ اور مردوں کو زندہ کرتے تھے۔ اور ان کی دعا بھی قبول ہوتی تھی۔ ان پر ایسے لوگ سلط کیے گئے جو ان کو گایاں دیتے تھے۔ ان کی ماں کو جھوٹی تہمت لگاتے تھے۔ اور ان کو مارتے تھے۔ اور آخر کار وہ اور ان کے ساتھی ان سے بھاگ نکلے۔ پھر ان پر قابو پایا۔ اور ان کو پھٹا۔ اور ان کو مارا۔ اور ان کو سزا دی۔ اور انہوں نے حضرت علیہ السلام کو سوی دینے کا ارادہ کیا۔ تو اشہد تعالیٰ نے ان کو ان سے بچایا۔ اور اس کو سوی دیا جس نے ان کا پتہ بٹایا تھا۔ اسی طرح حضرت موسیٰ علیہ السلام کو اس قسم کی ہونا کچیزوں سے آزمایا گیا۔ جو ان کو پیش آئیں۔ اور انبیاء علیم السلام یہی سے ہر ایک کے لیے کوئی نہ کوئی مصیبت تھی۔ جو اس کے لیے خاص تھی۔ جب انبیاء و رسول علیم اصلوٰۃ والسلام کے ساتھ جو اشہد تعالیٰ کے پیارے تھے یہ معاملہ ہے۔ تو تم کون ہو۔ جو تم اپنے اور دنیا کے بارہ میں غیر خدا میں باقی چاہتے ہو۔

اپنے ارادہ اور اختیار کو چھوڑ دو۔ مخلوق سے باتیں کرنی اور ان سے محبت کرنی چھوڑ دو۔ جب تمہاری یہ بات پوری ہو جائے گی۔ تو تمہارے دل کی بات اپنے پروردگار سے ہو گی۔ اور تمہاری محبت اس سے ہو گی۔ تمہارے دل میں اس کی بات نقش ہو جائے گی۔ تم اس کے یاد کرنے والے بن جاؤ گے۔ اور وہ تمہیں یاد کرنے والا۔ اپنے دل کو دلجمی کے ساتھ اس کے ساتھ تھلے رکھو گے۔ اس وقت اس کو اُس کے مساوا کو دیکھنے والا کو غائب پائے گا۔ اس وقت روحانیت اور وصال والوں میں سے ہو جائے گا۔ بندوں اور مشیروں میں سے ہو جائے گا۔ پس اس سے مخلوق سے تکلیفوں اور مصیبتوں کو دور کیا جائے گا۔ جو اس کا پروردگار اعلیٰ اس کو دے گا۔ وہ لے گا۔ یہ اصلی عطا ہے۔ اور اس کے علاوہ (سب) مجاز ہے۔ دنیا کے معاملات میں اور آخرت کے معاملات میں جن میں بھی تم ہو۔ کسی سے بات مت کرو۔ جو کچھ اس میں ہے۔ تم اس کی امانت ہو۔ اور بند ہونے کے بعد اس کو اپنے حالات کا چھڑ پھپٹنے کا (سامان) بناؤ۔ اور اس میں سوائے اللہ کے کھسی کو نہ دیکھو گے۔ اور اگر پڑھ اٹھاد یا جاتے۔ تو یہ تمہارے حق میں بہتر ہو گا۔ یہ آخری زمانہ انقطار یا آیام کا ہے۔ نفاق کا چلن ہے۔ معاملہ حرص اور ڈر سے ہے۔ دنیا کے آنے میں رغبت ہے۔ اور دوری کا ڈر ہے۔ مخلوق کی نزدیکی کی حرص کرتے ہو۔ اور ان کے دوری اور بعد سے ڈرتے ہو۔ بہت سی مخلوق کے یہ مسلمان معبود بن گئے ہیں اور دنیا مالداری عاقدت۔ طاقت اور قوت معبود بن گئے ہیں۔ خرابی تمہاری تم نے فرع کو اصل مرزاں کو رازق۔ ملکوں کو مالک۔ فقیر کو مالدار۔ عاجز کو طاقتوں اور مردہ کو زندہ بنادیا ہے۔ تمہارے یہ کوئی بزرگی نہ ہو۔ نہ ہم تمہاری پیروی کرتے ہیں۔ اور نہ ہی تمہارے مذہب کی تعریف کرتے ہیں۔ بلکہ تمہارے سے

علیحدہ ہیں۔ ہم سنت پر بدعت چھوڑ کر سلامتی کے طیلہ پر اور دکھاوا۔ نفاق اور مخلوق کو عاجزی۔ بمزوری اور مجبوی کی آنکھ سے دیکھنا چھوڑ کر توحید اور اخلاق کے طیلہ پر کھڑے ہیں۔ راضی بہ قضا ہیں۔ اور ناراضی چھوڑتے ہیں۔ صبر پر ڈٹتے ہیں۔ اور شکایت چھوڑتے ہیں۔ ہم اپنے دلوں کے قدموں کے ساتھ اپنے بادشاہ کے دروازہ کی طرف چلتے ہیں جسی کو تابع کرنا اور جسی کو غالب کرنا اسی کی طرف سے ہے۔ جیسے کہ پیدا کرنا اور روزی دینا بھی اسی کی طرف سے ہے۔ دنیا کی بڑائی اور اس کی فارغ البالی اور اس کے بادشاہ اور اس کے مالدار اسی کی طرف سے ہے۔ تم نے اشہد تعالیٰ کو بھلا دیا۔ اور اس کی تعظیم نہ کی۔ تو تمہارا حکم تو پھر دل کے پوچھنے والے کا حکم ہے۔ جس کی بڑائی سے تمہارا بہت بنتا ہے۔ خرابی تمہاری۔ بتوں کے پیدا کرنے والے کی عبادت کرو۔ اور پھر بہت تمہارے سامنے خود ذلیل ہو جائیں گے۔ اشہد تعالیٰ کے نزدیک ہو جاؤ۔ اور مخلوق تمہارے اتنی، ہی نزدیک ہو جائے گی جتنی کہ تم اس کی تعظیم کرو گے۔ اس کی مخلوق تمہارے سے اتنا ہی ڈرے گی۔ جتنا کہ تم اس کا ڈر کھو گے۔ اس کی مخلوق تمہارا اسی قدر احترام کرے گی۔ جتنا کہ تم اس کے اوامر فوای ہی کا احترام کر دے گے۔ اس کی مخلوق تمہارا احترام پر ہیزگاری کی بنا پر کرے گی۔ اس کو اپنے دل کے باختہ سے نہ دے۔ اگر تم نے اس کو چھوڑ دیا تو تمہاری گردن میں ذلت کا طوق ہو گا۔ جو پر ہیزگاری چھوڑ دیتا ہے۔ اس نا دل شک دشہ اور غلط ملٹ چیزوں سے سیاہ ہو جاتا ہے۔ خرابی تمہاری۔ تم سبقت ہونے کا دعویٰ کرتے ہو۔ اور پر ہیزگاری کو تم چھوڑنے والے ہو۔ جو بہت سی چیزوں کو حرام اور شبهہ میں پڑنے کی وجہ سے چھوڑتا ہے۔ اشہد تعالیٰ معمولی سی رخصت پر بھی اس کو منزد ابیا ہے۔ ایک روز میرا گاڈل کے پاس سے

گزر ہوا جس گے گرد چینا بویا ہوا تھا۔ سو میں نے اپنا ہاتھ بڑھایا۔ اور اس کے بھٹوں میں سے ایک بھٹہ پکڑا اور اس کو چو سا۔ اچانک گاؤں والوں میں سے دو آدمی گئے پاس آئے۔ ان میں سے ہر ایک کے پاس ایک لامبی بھی۔ سو انہوں نے مجھے اتنا مارا کہ میں زمین پر گر پڑا۔ اس بھٹری میں نے اللہ تعالیٰ سے عمد کیا۔ کہ میں اس چیز میں رخصت کی طرف نہ آؤں گا۔ جو پوشیدہ نہ ہو۔ اس واسطے کہ شریعت نے محتاج کو کھیتی اور بچل سے بقدر حاجت کھانا جائز قرار دیا ہے۔ اور اس میں سے کچھ لے لو۔ چنانچہ یہ عام رخصت ہے۔ لیکن مجھے اس رخصت پر نہیں چھوڑا گیا۔ بلکہ پر ہیزگاری کی رفاقت کے ساتھ عزیمت کا اختیار دیا گیا ہوں۔ جو کوئی موت کو زیادہ یاد کرتا ہے۔ اس کی پر ہیزگاری زیادہ ہو جاتی ہے اور رخصت کم ہو جاتی ہے اور عزیمت بڑھ جاتی ہے۔ موت کی یاد دلوں کی بیماریوں کے لیے دو اے۔ اور ان کے سر پر روک ہے۔ میں برسوں تک موت کو رات اور دن بہت یاد کرتا رہا ہوں۔ اور اس کی یاد سے فلاج پانی ہے اور اپنے دل پر قابو پایا۔ چنانچہ بعض راتوں میں موت کو یاد کیا ہے۔ اور رات کے پہلے حصہ سے لے کر صحیح تک رو تارہ ہوں۔ اور ان راتوں میں رو کر کھڑا رہا ہوں۔ اے میرے معمود۔ میں آپ سے سوال کرتا ہوں۔ کہ میری روح کو ملک الموت علیہ السلام (موت کا فرشتہ) قبض نہ کرے۔ اور اس کا قبض کرنا آپ اپنے اختیار میں رکھیں۔ چنانچہ جب صحیح کے وقت میری آنکھ لگی۔ تو میں نے ایک اچھا خاصاً اچھی شکل والا بڑھا دیکھا۔ کہ دروازہ سے داخل ہو کر میرے پاس آیا ہے۔ تو میں نے اس سے پوچھا۔ تم کون ہوتے ہو۔ تو اس نے جواب دیا۔ میں ملک الموت (علیہ السلام) (موت کا فرشتہ) ہوں۔ میں نے اس سے کہا۔ کہ میں نے تو اللہ تعالیٰ سے یہ سوال کیا تھا۔ کہ میری روح کا قبض کرنا دہ۔ اپنے

اختیار میں رکھیں۔ اور اس کو آپ قبض نہ کریں۔ تو اس نے کہا۔ کہ تم نے یہ سوال کیوں کیا۔ میرا کیا گناہ ہے۔ کیا میں امثد کی طرف سے ہنیں۔ غلام ہوں۔ حکم کیا گیا ہوں۔ ہمیں بعض لوگوں کے ساتھ زمی کا حکم کیا گیا ہے۔ اور کچھ لوگوں کے لیے رسماں کا۔ مجھ سے بغلگیر ہوا۔ اور رویا میں بھی اس کے ساتھ رویا۔ پھر میری آنکھ کھل گئی۔ اور میں روتا رہا۔ اپنی ہوس کو چھوڑو۔ یہ بات علیحدگی اور زیادہ بلانے سے نہیں آتی۔ اگر تم اس منزل اور گھاٹ پر بیٹھے ہو۔ تو کھاؤ پلٹو اور کھلاو پلاؤ۔ اور اگر تم نے یہ مخفی سنای ہے۔ ایسی چیز کی خبر مت دو۔ جس کو تم نے دیکھا میں۔ لوگوں کو دوسرے کی دعوت کی طرف مت بلاؤ۔ لوگوں کو خالی گھر کی طرف مت بلاؤ۔ کہ وہ تم پر نہیں۔ ہمیں اپنی ترکش سے تیر مارو۔ ہمارے پر اپنی کھانی میں اور اپنی پیشانی کے پسینے سے خرچ کرو۔ ہمیں اپنے اس مال سے نہ دو۔ جس کو تم نے اپنے پڑوی کے ہاں سے چرا یا۔ ہمیں اپنے ننگ سے مت پناو۔ ہدایت مالک کی طرف سے ہی قبول ہوتی ہے۔ نہ کہ مزدوری کرنے والے اور چرانے والے کی طرف سے۔ تو حید جلتی آگ ہے۔ اے آگ تو ابراہیم علیہ السلام کے یہے ٹھنڈی اور آرام دہ ہو جا۔ اے امثد۔ ہمیں اس دن کی بھلانی بخشنے۔ اور اس کی براٹی سے ہمارے لیے کافی ہو جائے۔ اور اس طرح تمام رات اور دن۔ آمین

## چوتیسواں مجلس

اے اپنی دنیا اور اپنی لمبی لمبی امیدوں (کے سہارے) بیٹھنے والو جلدی ہی موت آجائے گی۔ اور تمہارے اور تمہاری لمبی لمبی آرزوؤں کے درمیان حائل ہو جائے گی۔ اپنی موت کے آنے سے پہلے جلدی کرو۔ اچانک موت کا منہ دیکھنے کا انتظار کرو۔ بیماری موت کے لیے شرط نہیں ہے۔ ابلیس (شیطان)

تمہارا دشمن ہے۔ اس کا مشورہ قبول نہ کرو۔ اور نہ اس سے نذر بخواہ۔ چونکہ وہ کوئی ایماندار نہیں ہے۔ اس سے بچتے رہو۔ وہ چاہتا ہے کہ تم غفلت۔ گناہ اور کفر کی موت مرد۔ اپنے دشمن کی طرف سے غافل نہ رہو۔ وہ اپنی تلوار نہ دوست سے ہٹاتا ہے۔ نہ دشمن سے۔ اس سے رکے رکے لوگ ہی چھوٹتے ہیں، اس نے تمہارا باپ آدم علیہ السلام اور تمہاری ماں حوا علیہما السلام کو جنت سے نکالا۔ اس کی سختی کو سختی ہے کہ تمیں بھی (جنت) میں داخل ہونے کے قابل نہ چھوڑے۔ وہ نافرمانی، غلطی، کفر اور منیالفت کا حکم دیتا ہے، چنانچہ سب کے سب گناہ اشہد تعالیٰ کی قضاد قدر کے بعد اور وہ ان نیکوں، نزدیکوں، اٹکل والوں کے بڑے دوست تھے۔ جن کے لیے جنت مخصوص ہے، نیک لوگ اپنی اصلاح اور اطاعت کے باوجود اپنے آپ کا محاسبہ کرتے ہیں، اور تم اپنے آپ کا محاسبہ نہیں کرتے ہو، ٹھیک ہے۔ اپنے آپ سے فائدہ نہیں اٹھاتے ہو۔ اے اشہد۔ ہمیں اپنی ذاتوں، نفسانی خواہشوں اور شیطانوں سے بچائیے۔ ہمیں اپنے گروہ میں اور اپنے گروہ سے بنائیے۔ موت سے پہلے ہمارے دلوں کو اپنے سے قریب کر دیجئے۔ اور ہمیں دیدارِ عام سے پہلے دیدارِ خاص نصیب فرمائیے۔ آئیں

### پنیتیسویں ملکس :-

حضرت لقمان حکیم رحمۃ اللہ علیہ اپنے بیٹے سے فرماتے تھے۔ اے بیٹے۔ وہ آگ سے کیسے نذر بنتا ہے جس کے لیے اس کا قرب لا بدی ہے۔ اور وہ دنیا سے کیسے نذر بنتا ہے۔ جس نے اس کو چھوڑ جانا ہے۔ اور موت کو کیسے بھلاتا ہے جبکہ وہ ناگزیر ہے۔ اور اس سے کیسے غفلت بر تھا ہے۔ اور اس کو خاطر میں نہیں

لاتا ہے۔ تم میں سے ہر ایک کو آگ پر سے گزرنा ہے۔ ایسا سفر ہے۔ جس کے لیے تقویٰ کا تو شہ در کار ہے۔ اور میں نہیں دیکھتا کہ تم نے تقویٰ کا تو شہ حاصل کر لیا ہے۔ اے دنیا کے چاہنے اور اس سے عشق رکھنے والو، یہ جنت کے مقابلہ میں ایک دھوکہ کے سوا کیا ہے۔ یہ بھید ہے، یہ الف ہے۔ یہ اصل ہے۔ حضرت امام احمد بن حبل رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے۔ دلوں پر بھاری اور سب سے بڑی چیز دنیا کی محبت ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ فرمایا۔ کہ یہ دل تاریک ہیں۔ ان کو قرآن مجید کی تلاوت اور ذکر کی مجلسوں کی حاضری سے روشن کرو۔ علم پر عمل کرنے والے عالموں کی محبیں دلوں کو روشن کرتی ہیں۔ اور ان کو صاف اسی کی طرف منسوب ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے خالص عبادت کرنے والے بندوں کے علاوہ ساری مخلوق کی آزمائش ہوتی ہے۔ اس کو ان پر غلبہ حاصل نہیں ہے۔ اور بعض اوقات ان کو تکلیف دیتا ہے۔ جب قضا آتی ہے تو آنکھ اندر ہی ہو جاتی ہے۔ قضا کا عمل جسم میں ہوتا ہے۔ نہ کہ دل اور باطن میں۔ دنیا والی چیزوں میں ہوتا ہے۔ نہ کہ آخرت والی چیزوں میں۔ مخلوق والی چیزوں میں ہوتا ہے۔ نہ کہ خالق اکابر والی چیزوں میں۔ بہت سے مخلوق کے پاس دنیا اور دل کی راہ سے جانے ہیں۔ دنیا جلتی آگ ہے۔ ایسی چیزیں لکھو، جو تمہارے کام آئے۔ اور تمہیں موت کے بعد والے عمل کے قابل کر دے۔ اور مجاہدہ نفس تمہارے کام آئے گا۔ اور لوگوں کے عیوبی کی (ٹوہ میں) لگن تمہیں کام نہ آئے گا۔ اور موت کو یاد کرو۔ اور موت کے بعد والی چیزوں کے لیے کام کر د۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ہوشیار وہ ہے جس نے اپنے آپ کو دیندار بنایا۔ اور موت کے بعد والی چیزوں کے لیے کام کیا۔

اور عاجزوہ ہے جس نے اپنے نفس اور نفسانی خواہش کی پیروی کی۔ اور ائمہ سے معرفت کی آرزو کی۔ ائمہ تعالیٰ اور اس کی مخلوق میں سے ایماندار لوگوں کے لیے اپنی ذات پر عاجزی لازم کرلو۔ جو اس پر ائمہ تعالیٰ کے حقوق ہیں۔ وہ طلب کرو۔ اس سے پوچھ کچھ کرو۔ اور اس کا اس طرح محاسبہ کرو جس طرح نیک لوگ کرتے ہیں۔ حضرت عمر ابن خطاب رضی ائمہ عنہ کا یہ معمول تھا۔ کہ جب رات پڑتی۔ اپنی ذات کی طرف متوجہ ہو جاتے۔ اور اس سے پوچھتے۔ تم نے اپنے پروردگار کے لیے کیا کیا۔ اس کے لیے کیا بنایا۔ پھر (دُرْہ) کوڑا لیتے۔ سواں کو مارتے۔ اس کو ذیل کرتے۔ اور اس کو کسی چیز پر ڈال دیتے۔ پھر پلتے۔ ائمہ کے حقوق کا مطالبہ کرتے تھے۔ اور اس سے اس کی خدمت میں زیادتی چاہتے تھے۔ اور پاک کرتی ہیں۔ اور ان کی سختی کو دور کر دیتی ہیں۔ ایک شخص نے حضرت حسن بصری رحمۃ ائمہ علیہ کے پاس اپنے دل کی سختی کی شکایت کی۔ چنانچہ انہوں نے فرمایا۔ ذکر میں ہمیشگی اختیار کرو۔ ائمہ تعالیٰ کو یاد کرنے والے اور اس سے معاملہ کرنے والے اس کے دوست ہوتے ہیں۔ حقیقت میں وہی بادشاہ ہوتے ہیں۔ عزت والا بادشاہ وہی ہے۔ اسی کی طرف دوڑو۔ تاکہ آخرت کے بادشاہ بن جاؤ۔ چنانچہ دنیا ان کے دلوں میں ذیل ہو گئی۔ اور حق تعالیٰ کو دیکھا۔ تو مخلوق ان کے نزدیک ذیل ہو گئی۔ عزت ائمہ کی فرمانبرداری کرنے اور نافرمانیوں کے چھوڑنے میں ہے۔ یہ دل صحیح اور کامیاب نہیں ہوتا۔ جب تک ہر محبوب چیز کو نہ چھوڑ دے۔ اور ہر ملنے والی چیز کو کاٹ نہ دے۔ اور ہر مخلوق کو چھوڑ نہ دے۔ اور تمہیں تمہاری چھوڑی چیز دل سے بڑی اچھی چیزیں ملیں گی۔ بنی کرم مصلی ائمہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس نے ائمہ تعالیٰ کے لیے کوئی چیز چھوڑی۔ اس نے اس کے بد لے میں اس کو بہتر دی۔ اے ائمہ۔ ہمارے

دول کو بیدار کر دیجئے۔ اور ہمیں اپنی بے خبری سے خبردار کر دیجئے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

## چھتیسویں محلس :-

سچا انعام پر شکر کرتا ہے۔ اور انتقام پر صبر کرتا ہے۔ اور حکم بجا لانا ہے۔ اور منع کی ہوئی چیزوں سے رک جانا ہے۔ اس پر دل ترقی کرتے ہیں۔ انعام پر شکر انعام کو زیادہ کرتا ہے۔ اور انتقام پر صبر ان کے کام کو آسان بنا دیتا ہے۔ بیوی بچوں کے مرنے۔ مال کے جانے۔ سامان کے چھنٹے۔ مطلب پورا نہ ہونے اور مخلوق کے تکلیف دینے پر صبر کرو۔ اور تم بڑی بھلائی دیکھو گے۔ جب تم نے آسانی ہونے پر شکر کیا۔ اور تنگی آنے پر صبر کیا۔ تمہارے ایمان کے بازو کے بیی دو پر ہیں۔ ان کو مضبوط کرو۔ چنانچہ تمہارا دل اور باطن ان دونوں سے تمہارے مولاۓ کریم کے دروازہ کی طرف پر واز کریں گے۔ تم ایمان کا دعویٰ کیکے کرتے ہو۔ حالانکہ تمیں صبر نہیں۔ کیا تم نے نبی محیم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان نہیں سن۔ صبر ایمان میں ایسے ہے۔ جیسے سر جسم میں۔ جب تمیں صبر ہی نہ ہو۔ تو تمہارے ایمان کے لیے سر کماں۔ اور اس کے جسم کا کیا اعتبار۔ اگر تم نے آزمائش کرنے والے کو پہچانا ہوتا۔ تو اس کی دی ہوئی مصیبت پر صبر کرتے۔ اگر تم دنیا کو پہچانتے۔ تو اس کی طلب سے رک جاتے۔ اے اللہ۔ ہر گمراہ کو راہ دکھائیے اور ہر ناراضی پر مہربانی کیجئے۔ اور ہر آزمائش شدہ کو صبر دیجئے۔ اور ہر معافی پانے والے کو شکر کی توفیق دیجئے۔ آمین۔

## سینیویں چلس ہے

اس سے پوچھا کونسی آگ سخت ہے۔ ڈر کی آگ یا شوق کی آگ۔ تو فرمایا۔ ڈر کی آگ مرید کے لیے ہے۔ اور شوق کی آگ مراد کے لیے۔ اور یہ ایک چیز ہے۔ اور تمہارے پاس اس دو قسم کی آگ میں سے کونسی آگ ہے۔ اے پوچھنے والے۔ اے اسباب پر بھروسہ کرنے والو۔ تمہیں فائدہ دینے والا ایک ہے۔ تمہیں نقصان پہنچانے والا ایک ہے۔ تمہارا بادشاہ ایک ہے۔ تمہارا سلطان ایک ہے۔ تمہارا حاکم ایک ہے۔ تمہارا بنانے والا ایک ہے۔ تمہارا معبود ایک ہے۔ وہی ہے جس نے تم کو بنایا۔ اور اس کو بنایا۔ جو تم اس کی کارگیری سے اپنے ہاتھوں پر بناتے ہو۔ اور اس نے تم کو پیدا کیا۔ تم کو روزی دی۔ تم کو نقصان دیا۔ تم کو فائدہ دیا۔ اور تمہیں ہدایت دی۔ تم اپنے ایسی مخلوق کا ارادہ کرتے ہو۔ کیا تم نے نہیں سنا۔ ائمہ تعالیٰ نے کیسے فرمایا۔ پس جس کو اپنے پروردگار سے ملنے کی امید ہو۔ اس کو نیک کام کرنا چاہیئے۔ اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرنا چاہیئے۔ اے منافق۔ تمہارا وقت بیکار جاتا ہے۔ اے بدنصیب۔ تمہارا وقت ضائع ہوتا ہے۔ تمہاری اصلی پوچھی ختم ہوتی جاتی ہے۔ ٹھیک ہے۔ تم فائدہ نہیں دیجھتے۔ تمہاری اصلی پوچھی تمہارا دین ہے۔ اور تم دنیا کھاتے ہو۔ پس تم اپنا دین کھاتے ہو۔ وہ جا رہا ہے۔ کم ہو رہا ہے۔ تمہارے عمل سے اور تمہارے شیرست۔ روپیہ۔ پیسہ۔ مرتبہ اور قبولیت چاہئے میں جا رہا ہے۔ اور تم ائمہ تعالیٰ کے دشمن اور بیزاری ہو۔ اس کے بندوں میں سے نیکوں اور سچوں کے دلوں کی بیزاری ہو۔ اس کے فرشتوں کی بیزاری ہو۔ فرشتے تمہارے پر لعنت کرتے ہیں۔ اور وہ زمین جو

تمارے یہے ہے، تمارے پر لعنت کرتی ہے، اور وہ آسمان جو تمارے  
اوپر ہے، تمارے پر لعنت کرتا ہے۔ اور وہ پکڑے جو تمارے پر ہیں، تمارے  
پر لعنت کرتے ہیں۔ المغرض تم خالق اور مخلوق (دونوں کے ہاں) ملعون ہو، کیا  
تمیں نہیں معلوم کہ منافق لوگ آگ کے سب سے نیچے درجہ میں ہوں گے۔  
فرما بندار ہو جاؤ، پھر تو ہو کرو۔ اس سے پہلے کام ٹھیک کرو، کہ موت تمیں اچانک  
آئے۔ اس سے پہلے کہ تم اچانک پکڑے جاؤ، سو تم شرمند ہو۔ اور شرمندگی  
تمیں فائدہ نہ دے۔ میرے پاس آؤ۔ میں تمیں پہنچنے والوں، جہاں تک ممکن  
ہو۔ تمارے سامنے صاف اعلان کر دوں، حکم لگانے کے بارہ میں ہمیں تمیں  
اور دوسروں کو چھپانے کا حکم ملا ہے لیکن میں تو اپنی بات کو بغیر پیش کیے  
ویسے ہی کھلا چھوڑ رہا ہوں۔ اور بلا صاحت تمیں ایک اشارہ کر رہا ہوں۔  
میری مراد تم ہی ہو۔ چنانچہ سنو، لونڈیا اور غلام کو نکٹی سے مارا جاتا ہے۔ اور  
شریف کو اشارہ ہی کافی ہوتا ہے۔ حتی تھالے کے فضل و کرم سے میں مخلوق  
کی جلوت و خلوت اور ان کے دلوں کو دیکھ رہا ہوں۔ ان میں سے وہی قبول  
کرتا ہے، جسے کرنا ہوتا ہے۔ اور ذاتِ خداوندی کا ارادہ کرتا ہے، بناوٹ  
مت کرو، بھوٹ مت ملاؤ۔ اور دھوکہ دکھادا ملت کرو۔ چونکہ وہ چھپی اور اس  
سے چھپی چیزوں کو جانتا ہے۔ آنکھوں کی چوری اور سینوں کی چھپی چیزوں کو  
جانتا ہے۔ اس بادشاہ روزی دینے والے کی خدمت کرو۔ اور یہی انعام حاصل  
والا ہے۔ یہی ہے، جس نے تمارے یہے سورج کو روشنی اور چاند کو چاندی  
اور رات کو چین بنادیا ہے، تمیں نعمتوں سے بخدا رکر دیا ہے۔ اور ان کو  
شمار کر دیا ہے، تاکہ تم ان پر شکر کرو۔ ان کو شمار کرنے کے بعد فرمایا، "اگر تم  
اٹھ کی نعمتوں کو گنزوں تو انہیں شمار نہ کر سکو گے؛ جس نے حقیقتاً امداد کی نعمتوں

کو دیکھا۔ شکر سے عاجز رہا۔ جو اس کو دیا گیا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا۔ اے ائمہ۔ میں آپ کے شکر سے عاجز رہ کر آپ کا شکر کرتا ہوں۔ تم کتنا حکم شکر کرتے ہو۔ اور کتنا زیادہ اعتراض کرتے ہو۔ اگر تم ائمہ تعالیٰ کو پہچانتے تو اس کے سامنے ہماری زبانیں گنگ ہو جاتیں۔ اور تمہارے دل اور ہاتھ پاؤں سب حالات میں بادب ہو جاتے۔ اسی لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جو ائمہ تعالیٰ کو پہچان لیتا ہے۔ اس کی زبان رک جاتی ہے۔ عارف گونگا ہی رہتا ہے۔ اور جو راز اس کے پاس ہوتے ہیں۔ ان کو اس کی اجازت کے بغیر نہیں بتاتا ہے۔

اپنی ذات کو۔ اپنے ہاتھ پاؤں کو۔ اپنے بھوی بچوں کو اور اپنے مال کو حتی تعالیٰ کے لیے الوداع کھو۔ اور اس کے راز کو ضائع نہ کرو۔ اس کی طرف متوجہ ہو گا۔ اس واسطے کہ تم اس کے ہاں ہر خبر پاؤ گے۔ حکم کا حق ادا کرو۔ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو راضی کرو۔ اور آپ کی پیرودی کرو۔ پھر اپنے علم کے ذریعہ اپنے پروردگار اعلیٰ تک رسائی حاصل کرو۔ پھر اپنے عمل کے ذریعہ سے اور خود اس کو پہچان کر اپنے پروردگار اعلیٰ تک رسائی حاصل کرو۔ بیان تک کہ اس کے دروازہ پر پہنچ جاؤ۔ پھر جب تم پہنچ جاؤ۔ تو اس کا حق پورا کرو۔ قم آؤ۔ اس سے سلامتی اور سعادت و شرافت کی دعا منسگو۔ پھر تم اپنے باطن اور اپنے مطلب کے گھر میں داخل ہو جاؤ۔ ایک بزرگ سے منقول ہے۔ آپ نے فرمایا۔ کہ ڈھول اور باجا سے دنیا کا کھانا میرے نزدیک دنیا کا دین کے ساتھ کھانے سے زیادہ محبوب ہے۔ جلدی ہی تم میں سے ہر ایک عنور کرے گا۔ کہ اس نے اپنے لیے توحید، شرک، نفاق اور اخلاق سے کیا کھایا ہے۔ اس دن جنم ہر دیکھنے والے کے سامنے ہو گا۔ جو کوئی بھی قیامت میں ( موجود ) ہو گا۔ اس

کو دیکھئے گا۔ اور اس سے ڈرے گا۔ سو اے گفتی کے لوگوں کے۔ جب مومن کو دیکھئے گی ذمیل ہو جائے گی۔ اور بچھو جائے گی۔ یہاں تک کہ وہ گزر جائے گا۔ اس واسطے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے۔ آپ نے فرمایا۔ قیامت کے دن مومن کو آگ کے گی۔ اے مومن۔ گذر جاؤ۔ کہ تمہارا نور میرے شعلہ کو بچھانا ہے۔ اور پرے گزرنے سے پہلے اس کو آواز دے گی۔ جلد کرو۔ گذر جاؤ۔ میرا کام خراب نہ کرو۔ چونکہ میرا کام دوسرے سے ہے۔ مسلم اور کافر۔ فرمانبردار اور نافرمانبردار ہر ایک کو اس کے اور پرے ضرور گزرنा ہے۔ جب آگ پر پھیلاتے ہوئے راستہ پر مومن کا قدم قرار پڑتے اور جھے گا۔ سکڑ جائے گی اور بچھو جائے گی۔ اور اس کو کہے گی۔ گذر جاؤ۔ کہ تمہارا نور میرے شعلہ کو بچھایا چاہتا ہے۔ اور ان میں ایسے ہوں گے۔ جو گذر جائیں گے۔ اور آگ کو نہ دیکھیں گے۔ جب جنت میں داخل ہوں گے۔ کہیں گے۔ کیا امتند تعالیٰ نے نہ فرمایا تھا۔ ”کہ تم میں سے ہر ایک کو اس کے اور پرے گزرنा ہے۔“ پس ہم نے تو اس کو نہ دیکھا تو انہیں جواب ملے گا کہ تم اس کے اور پرے گزرسے ہو۔ مگر وہ بھی پڑی تھی۔ نافرمانبردار اپنے مولاۓ کریم سے بھاگتا ہے۔ اور مومن اور فرمانبردار امتند تعالیٰ کی خدمت میں بھٹاہ رہتا ہے۔ جانتا ہے۔ ملاقات ہوگی۔ اور اس سے ان سب کاموں کے بارے میں پوچھے گا۔ جن میں وہ دنیا میں لگا رہا۔ اور اس نے دنیا میں اپنی خواہش نפשانی کی پیر دی چھوڑی۔ اس واسطے کہ یہ اس کو مجرماہ کرتی تھی۔ اور اس کے پروردگار اعلیٰ سے تنازع (لڑائی بھکڑا) کا حکم کرتی تھی۔ اس نے اپنے نفس کی مخالفت کی اور اس سے دشمنی کی۔ اس واسطے کہ اس نے جان لیا کہ وہ اس کے پروردگار اعلیٰ سے دشمنی رکھنے والا ہے۔ امتند تعالیٰ نے حضرت داؤد علیہ السلام کو حکم کیا۔ اے داؤد (علیہ السلام) اپنی خواہش نפשانی کو چھوڑو۔ اس واسطے کہ خواہش

لنسانی کے سوا کوئی چیزِ الہمیرے سے چھڑا کرنے والا نہیں۔ سکونِ رشان اور حسنِ ادب کے ساتھِ حق تعالیٰ کے ساتھی رہو۔ اس کے ارادہ کے ساتھے اپنا ارادہ اور اس کے اختیار کے سامنے اپنا اختیار۔ اس کے حکم کے سامنے اپنا حکم اور اس کی چاہت کے سامنے اپنی چاہت چھوڑ دو۔ وہ جو چاہے کرنے والا ہے۔ جو کرے۔ اس سے پوچھ نہیں۔ اور دوسروں سے پوچھ ہوگی۔ اس کا ساتھِ درندوں اور سانپوں کا ساتھ ہے۔ اور اسی لیے اشد دالے ڈر اور بچاؤ پر ہی قائم رہے۔ رات ان کی رات ہے۔ دن ان کا دن ہے۔ لکھانا ان کا مرضیوں کا کھانا ہے۔ نیند ان کی بچھڑوں کی نیند ہے۔ بات ان کی حضورت کی بات ہے۔ مرضیں کا ہتھوڑی سی چیز سے پیٹ بھر جاتا ہے۔ وہ کھاتا ہے۔ مگر اپنے کھانے سے ڈر رہا ہوتا ہے۔ نہیں جانتا۔ کہ اس کے مزاج کے مطابق ہو گا کہ نہیں۔ اور کون ڈوبنے والا ہے۔ جو غلبہ کے وقت آنکھ کھو لے۔ اور کون سا غوطہ مارنے والا ہے۔ جو اس کو سمندر میں خبردار کرے۔ شدیشہ سمندر ہے۔ ان کا چاہا نہیں۔ اپنا چاہا کرنے والا ہے۔ اور وہ اس بات سے نہیں ڈرتے کہ ان کی لہریں ڈباتی ہیں۔ یا بعض جانور ان پر غلبہ حاصل کرتے ہیں۔ سو ان کو کھاتے ہیں۔ بلکہ امید رکھتے ہیں۔ کہ ان کو ساحل پر پھینک دیا جائے گا۔ اور ان کو اپنی نزدیکی، سرگوشی اور جلوہ نہانی کے محل میں داخل کرے گا۔ اے چاہنے والے۔ کوشش کرو۔ تم چاہتے ہی نہیں۔ کہتے ہیں۔ بعض تو چاہتے ہی نہیں۔ اور تو کہتا ہے۔ کہ میں تو ساری گردش میں رضا بالقضا اور ترک ارادہ اور دل نکال کر سامنے رکھنا کی چاہتا ہوں۔ اے اشد۔ یہیں اپنی قدرت کے سامنے تابعداری کرنے اور دکھانے والوں میں سے بنائیے۔ اور یہیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے اور دوزخ کی آگ سے بچائیے۔

## اڑتیسیویں مجلس س : -

اسند داۓ عمل کے لیے چھوڑے گئے۔ اور انہوں نے فضول اور چکلا کے علاوہ کی کمی۔ انہوں نے مفرج چاہا۔ اور اسی کے متعلق ہو گئے۔ اور اس سے چکلا سے بے پرواہ ہو گئے۔ انتہ جس کے بغیر چارہ نہیں۔ کے ذریعے سے بے پرواہ ہو گئے۔ حق تعالیٰ سے چارہ نہیں۔ اور اس کے علاوہ سے چارہ بے۔ اس سے ان کا طلب میں سچا ہونا بھی جانا گیا۔ ان کو اپنے ہاں سے معافی، امان اور نزدیکی عنایت کی۔ پیار تھارے لیے بھی ہے۔ ولایت حق تعالیٰ کے لیے ہے، دل جس میں ڈر نہ ہو۔ اس جنگل کی طرح ہے۔ جس میں درخت نہ ہو، اور بھیرے بغير چرد ہے کے، چنانچہ جنگل دیران ہوتا ہے۔ اور بھیر بھیر یوں کا چاہو۔ جو ڈرتا ہے۔ وہ تو ہجر جاتا ہے۔ اور ایک جگہ ہٹھرتا نہیں۔ ہچرتا ہی رہتا ہے۔ اسند والوں کے سفر کی انتہا حق تعالیٰ کے گھر پر ہوتی ہے۔ سیر دلوں کی سیر ہوتی ہے۔ ملنا راز دلوں کا ملنا ہوتا ہے۔ جب راز ملتے ہیں۔ بادشاہ بن جاتے ہیں۔ ہاتھ پاؤں کا دیکھنا سر دل کے ہی تابع ہوتا ہے۔ جب دل دروازہ تک پہنچ جاتا ہے، تو راز دنیا کے لیے اجازت مانگتا ہے۔ پھر داخل ہو جاتا ہے۔ پھر بعد میں وہ خود داخل ہو جاتا ہے۔ تمہارے علوم کتنے زیادہ ہیں۔ اور تمہارے اعمال کتنے ختوڑے ہیں۔ تم نے علم سے اپنے نصیبہ کو حفاظت بنالیا ہے۔ اور کہانیاں اور واقعات کا اضنا فر کر دیا ہے۔ یہ بات تمہیں فائدہ نہ دے گی۔ اتنی اور اتنی حد شیں یاد کرتا ہے۔ اور ان میں سے ایک حرف پر عمل نہیں کرتا۔ یہ چیز تمہارے حق میں نہیں۔ بلکہ تمہارے خلاف محنت بنے گی۔ تم کتنے ہو۔ میرا شیخ فلائی ہے۔ فلاں کے ساتھ رہا ہے۔ اور فلاں کے پاس حاضر ہوا ہوں۔ اور

میں نے فلاں عالم سے کہا، یہ سب چیزیں عمل نہ کرنا ہے۔ اس سے کچھ بھی نہیں  
بنتا۔ عمل کا سچا شیوخ کو چھوڑ جاتا ہے۔ اور ان سے بڑھ جانا ہے۔ ان کی طرف  
اشارہ کرتا ہے۔ اپنی جگہ بیٹھو۔ یہاں تک کہ میں ان مقامات سے گزر جاؤں۔  
جن کی طرف آپ نے میری راہنمائی کی ہے۔ شیوخ دروازہ ہیں۔ سو یہ اچھی  
بات نہیں۔ کہ دروازہ سے لگا رہے۔ اور گھر میں داخل نہ ہو۔ اور اسند تعالیٰ  
لوگوں کے یہ مثالیں بیان فرماتے ہیں۔

اس کے دل کی سختی۔ اس کی آنکھ کی خشکی۔ اس کی امید کی لمبائی۔ اور اس  
کا ہاتھ کی چیز کا نہ دینا۔ اس کی (اچھی بات کا) حکم کرنے اور (بُری بات سے)  
روکنے میں سُستی۔ اور آفتوں کے نازل ہونے پر ناراضگی۔ جب تم کسی کو اس قسم کا  
دیکھو۔ پس تم جان لو۔ کہ وہ بد بخنت ہے۔ سخت دل کی محبت کبھی رحم نہیں کرتی۔  
اور اس کی آنکھ آنسو نہیں بھاتی۔ نہ ہی خوشی میں اور نہ ہی غمی میں۔ اس واسطے  
کہ اس کی آنکھ کی خشکی اس کے دل کی سختی کی بنا پر ہوتی ہے۔ اس کا دل سخت  
کیوں نہ ہو۔ جبکہ وہ تمناؤں، گناہوں، لغزشوں، لمبی آرزوؤں اور ایسی چیز کے  
لارچ سے بھرا ہوا ہے۔ جو اس کی قسمت میں نہیں۔ اور اس پر حسد کرتا ہے۔ اور  
فرض زکوٰۃ نہیں دیتا ہے۔ اور کفارہ ادا نہیں کرتا ہے۔ اور نذر کو پورا نہیں کرتا  
ہے۔ اور اپنے رشتہ داروں کو پیسہ نہیں دیتا ہے۔ اور اس پر جو قرض ہیں باوجود  
ادائیگی کے قابل ہونے کے ادائیگی نہیں کرتا ہے۔ ان میں طال مظلول کرتا ہے۔  
تاکہ ان کا انکار کر دے۔ زیادہ اور پوری چیز دینی ناپسند کرتا ہے۔ یہ سب اور  
اس قسم کی چیزیں بد سختی کی علاست ہیں۔ اسند تعالیٰ نے فرمایا۔ "کیا ابیان؟ اول  
کے یہ وہ وقت نہیں آیا۔ کہ ان کے دل اسند کی یاد اور اتری ٹھیک بات  
کی طرف جھک جائیں؟" اس کے فیصلہ پر اتحاج نہ کرو۔ سعی و کوشش کر دو۔

لئے رہو۔ مانگو۔ گڑگڑا۔ رد۔ فریاد کر۔ عاجزی کر۔ اور دروازہ پس جئے رہو۔ اور بھاگو۔ مدت سب کام ائمہ کے ہاتھ میں ہیں۔ وہی بیدار کرنے والا۔ اور ڈرانے والا ہے۔ وہی خبردار کرنے والا اور سلانے والا ہے۔ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب حق تعالیٰ کی سرگوشی سنی۔ اے لمحات میں لیجنے والے اٹھو۔ اپنے بستر سے اٹھ کھڑے ہونے۔ اور اس تے نکل گئے۔ اور اسی طرح رامضان کا بندہ، حق تعالیٰ کی سرگوشی سنتا ہے۔ اپس اس کو جواب دیتا ہے۔ اور اس کی طلب میں سرگاؤں رہتا ہے۔ اور اس کا مشتاق بنارہتا ہے۔ وہی حق تعالیٰ ہے۔ جو دلوں کو اپنے سے خبردار کر دیتا ہے۔ جب میمارے سے کوئی کام چاہتا ہے تو تیس اس کے لیے تیار کر دیتا ہے۔ یہ باطن کا بھیدب۔ یہ فیصلہ کا فیصلہ ہے۔ پلے لکھی تقدیر اور علم الہی ہے۔ یہیں اس سے واقع ہونا اور اس پر احتجاج کرنا جائز نہیں ہے۔ بلکہ ہم اس کے مطابق کوشش کرتے اور پیش ہوتے ہیں۔ اور کھالت نہیں کرتے ہیں۔

اے ائمہ۔ یہیں اپنے فیصلے پر راضی کیجئے۔ اور اپنی آزمائش پر صبر دیجئے۔ اپنے احسانوں کا شکر ہماری قسمت میں کیجئے۔ ہم آپ سے احسان کا پورا کرنا۔ عاقبت کی ہمیشگی اور محبت پر قائم رہنا مانگتے ہیں۔ حضرت ابراہیم بن ادھم رحمۃ اللہ علیہ سے منقول ہے۔ فرمایا۔ کہ ایک رات میں رات کے پلے حصہ سے آخری حصہ تک روتا رہا۔ اور ائمہ تعالیٰ سے بہت سی قسم کی دعائیں مانگتا رہا۔ جب صبح ہونے کا وقت ہوا۔ میری آنکھ لگی۔ تو اپنی نیند میں ائمہ تعالیٰ کو دیکھا۔ پس ائمہ تعالیٰ نے فرمایا۔ اے ابراہیم رحمۃ اللہ علیہ۔ تم نے اچھا نہیں کیا۔ مجھے پکارو اور کھو۔ اے ائمہ۔ مجھے اپنے فیصلہ پر راضی کیجئے۔ اور اپنی آزمائش پر صبر دیجئے۔ اور اپنے احسانوں کا شکر میری قسمت میں کیجئے۔ میں آپ سے

احسان کا پورا کرنا۔ عاقیت کی بھیشگی اور محبت پر قائم رہنا منجھنا ہوں۔ چنانچہ میں بیدار ہو گیا۔ اور میں اس دعا کو دہرا رہا تھا۔ بندہ جو بندگی کے لیے ثابت ہوتا ہے۔ وہ ہے۔ جو اللہ کے ذریعہ مخلوق سے بے پرواہ ہو گیا۔ اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام انبیاء علیم السلام کے ذریعے اور وہی کے حالات سے پلٹ گیا۔ اس کو کسی چیز کی حاجت نہیں رہتی۔ اور چیزیں اس کی محتاج ہوتی ہیں۔ اللہ والے اللہ تعالیٰ سے اللہ کے سوا کچھ نہیں چاہتے۔ نعمت کو نہیں نعمت والے کو چاہتے ہیں۔ مخلوق کو نہیں خالق کو چاہتے ہیں۔ اور کہانے پسینے، پہنچنے، شادی کرنے اور دنیا سے فائدہ اٹھانے سے بھاگتے ہیں۔ جب اس کی طرف بھاگتے ہیں۔ تو اس کے لیے اس کی کیسے پوچا کریں اور اس سے اس کو چاہیں۔ اپنے آپ کو چرانے کے لیے اس کی عبادت نہیں کرتے مہماں خانہ کی وجہ سے اس کی عبادت نہیں کرتے۔ کہتے ہیں۔ ہم رحمت سے صیحہ نہیں۔ آپ رحمت چاہتے ہیں۔ ہم بغیر رحمت کے محبوب کے ساتھ تہنائی کا قصد کرتے ہیں۔ شریک برداشت نہ کرو۔

اے صاحب ارادت۔ تم محبت کا دعویٰ کرتے ہو، محب تو محبوب کا مہماں ہوتا ہے۔ اور تم مہماں کو اپنا کھانا اور پینا اور اپنی بہتری کی چیزیں حاصل کرنے کے لیے حرکت کرتا دیکھا ہے۔ تم محبت کا دعویٰ کرتے ہو۔ اور سوتے ہو، محب تو نہیں سوتا۔ (معاملہ۔ دو حال،) سے خالی نہیں۔ یا تو تم محب ہو۔ یا محبوب۔ پس اگر تم محب ہو۔ تو محب کو نہیں کسی۔ اور اگر تم محبوب ہو۔ تو محب ممتاز مہماں ہے۔ اے جو تمہارے پاس تھماں نہیں اس کا دعویٰ کرنے والو۔ تم اپنے اس دعویٰ کی سزا جلدی یا بدیر جان لو گے۔ اے عالمو۔ اے طالب علمو۔ (محض) علم مقصود نہیں۔ مقصود تو محض اس کا

پھل ہے۔ درخت بغیر پھل کے علم بلا عمل اور اخلاص کے کیا فائدہ دیتا ہے۔ قرآن دھدیث کا عمل ان دونوں پر عمل کے بغیر مقصود نہیں، ان دونوں پر عمل کے بغیر اس کو کیسے فائدہ ہو سکتا ہے۔ اس میں شک نہیں کرنا۔ والا مزدوری اپنے کام اور مشقت کے بعد ہی حاصل کرتا ہے۔ کوئی بات نہیں جب تک دنیا، وجود اور مخلوق کے سفر سے آگے نہ بڑھ جاؤ۔ جب اس کی طرف بڑھ گیا۔ بیان کرے گا۔ کھوں دے گا اور واضح کر دے گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ "اللہ سے ڈرو۔ اور وہ تمہیں سکھا دیں گے۔ اور جو اللہ سے ڈرتا ہے۔ وہ اس کا گزارہ کر دیتا ہے۔ اور اس کو ایسی جگہ سے روزی دیتا ہے جہاں سے اس کا خیال بھی نہ ہو۔" تقویٰ ہر نیکی کی بنیاد ہے۔ دنیا کو زندہ کرنے کا سبب ہے۔ اور حکمت و علوم کو زندہ کرنے والا ہے اور دونوں اور باطنوں کی پاکی ہے۔ تقویٰ اختیار کر دو۔ اور اس پر صبر کر دو، دین اور دنیا کا سر صبر ہے۔ اور ان دونوں کا جسم عمل ہے۔ اسی واسطے تبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ صبرا بیان سے ایسے ہے جیسے سر جسم سے۔ سارے کام اللہ کے فیصلے پر صبر کرنے سے ہی پورے ہوتے ہیں۔ صبر کر دو اور جسے رہو۔ اور پہنیزگاری اختیار کر دو۔ تمہیں لازم ہے اپنی خلوت و جلوت میں پہنیزگاری۔ دوسروں کے سچے سے بے رغبتی اور اپنے حصوں سے بے رخی اختیار کر دو۔ تم کھڑے ہوتے ہو، دین اور عزت بیچتے ہو۔ اماج۔ روپیہ۔ پیسہ۔ کپڑے۔ گھر۔ لونڈیاں۔ گھوڑے اور نوکروں کا اکٹھا کرنا۔ یہ سب لایخ کی بنار پر ہے۔ اس کو چھوڑ دو۔ اپنے پروردگار اعلیٰ کی طرف رجوع کر دو۔ الٹ کر دو۔ اچھی طرح رہو۔ جھوٹ۔ غلط ملٹ اور پاگل پن چھوڑ دو۔ وہ چیز اکٹھی کرتے ہو۔ جو

دوسرے کے لیے چھوڑتے ہو۔ اور خود اس کے حساب و کتاب اور پوچھ گچھ کے لیے الگ ہو جاتے ہو۔ یہ جو کچھ بھی اکٹھا کیا ہے یہ متنیں ذرہ بھر فائدہ نہ دے گا۔ اس میں سے تمہارے ہاتھ سوائے اس کی حجت، حساب، عذاب۔ نکاس اور ندامت کے کیا پڑے گا، تمیں کیا ہو گیا۔ میرے سے ہی عقل لے لو۔ میرے سامنے تو آؤ۔ اور میری طرف سے اپنی خیر خواہی کی بات تو سنو۔ میں وہ جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے۔ اور آخرت میں سے دہ چیزیں دیکھتا ہوں۔ جنہیں تم نہیں دیکھتے۔ بدجھی تمہاری۔ نیک کام ہی ہیں جو تمہارے سے تمہاری تبرویں میں عذاب کو دور کریں گے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ جب مومن کو اس کی قبریں چھوڑ دیا جاتا ہے تو صدقہ اس کے سر کے پاس بیٹھتا ہے۔ اور نماز اس کے دامیں جانب۔ اور روزہ اس کے بامیں جانب اور صبر اس کے پاؤں کے پاس۔ چنانچہ جب اس کے سر کی جانب سے عذاب آتا ہے تو صدقہ کہتا ہے۔ تمہارے لیے میرے ہائی راہ نہیں۔ اس کے بامیں جانب سے آتا ہے تو روزہ کہتا ہے۔ تمہارے لیے میرے ہائی راہ نہیں بس اس کے پاؤں کی جانب سے آتا ہے تو صبر کہتا ہے۔ میں حاضر ہوں۔ اگر تم حجت پکڑتے ہو۔ میں تمہاری مدد کرتا ہوں۔ اسے لوگو! تمہارے لیے فقروں کی غنیواری اور ان کے جانپیاری ایمان کی محض دری کی حالت میں اور غنیواری ایمان کی قوت کی حالت میں لازمی ہے۔ اور تنگی میں بھی ان کیلئے جانپیاری لازمی ہے۔ فقروں کا داد دہش سے استقبال کر د۔ اور نہ ہونے کی صورت میں ایک ایک کر کے اچھی طرح سے رخصت کر د۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ اشد تعالیٰ کا اپنے بندے کو تھفہ اس

کے دروازہ پر مانگنے والے کا ہونا ہے۔ بد نصیبی تمہاری۔ تم اللہ تعالیٰ کے تحفہ کو ناپسند کرتے ہو۔ اور اس کو لوٹاتے ہو۔ جلد ہی تم اپنی خبر دیکھو گے۔ تمہیں تنگ دستی پیش آئے گی۔ پس تمہارے سے (امارت) دور کر دے گی۔ اور تمہیں اس کی جگہ بھادے گی۔ تمہیں بیماری پیش آئے گی۔ تم پس تمہاری عافیت دور کر دے گی اور تمہیں اس کی جگہ بھادے گی۔ تم اپنے پروردگار اعلیٰ کے بڑے احسانوں کو جو تمہارے اور پر ہیں۔ خاطر میں نہیں لاتے۔ مومن جانتا ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ نے مانگنے والے کو اس کی طرف محض محبت کی بنا پر ہی بھیجا ہے۔ چنانچہ اس کو اس نعمت سے دیتا ہے جو اس کے پاس ہوتی ہے۔ جب وہ اس کو دیتا ہے اور اس کی عزت کرتا ہے۔ اور اس کے حوالہ کو قبول کرتا ہے۔ اس کو وہ چیز دیتا ہے، جو مکمل، پوری اور بہتر ہے۔ اے بد نصیب۔ دنیا اور آخرت کا عظیمہ مال اور بڑھوڑی چاہتے ہوئے بادشاہوں۔ امیروں اور مالداروں سے معاملہ کرنا نہیں۔ اور بادشاہوں کے بادشاہ۔ مالداروں کے مالدار سے معاملہ کر، جو کبھی نہیں مرتا ہے اور نہ کبھی محتاج ہوتا ہے۔ اور جب تم نے اس کو قرض دیا۔ تو وہ تمہارے لیے زیادہ کرے گا۔ دنیا میں تمہیں ایک پیسے کے دس پیسے دے گا۔ اور آخرت میں تمہیں ثواب ہو گا۔ (راحت) نہیں روکتا۔ تمہیں دنیا میں برکت دیتا ہے اور آخرت میں ثواب۔ کیا تم نے سنا نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے کیسے فرمایا۔۔۔ تم جو بھی چیز خرچ کرتے ہو اسے دہ باقی رکھتا ہے؟ اے اللہ! ہمیں اپنی محبت نصیب فرمائیے کہ اور ہمارے لیے اپنی خدمت اور اپنی ساری امت کے ساتھ اپنے دروازہ پر کھڑا ہونا خشکو ار بناد بچئے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں

نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیئے۔

## انتالیسویں مجالس :-

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ جبراہیل علیہ السلام نے فرمایا، جو لوگوں پر رحم نہیں کرتا ہے اللہ جبھی اس پر رحم نہیں کرتا ہے۔ اشد تعالیٰ اپنے بندوں میں سے رحم کرنے والے پر ہی رحم کرتے ہیں۔ زمین والوں پر رحم کرو۔ آسمان والامتہارے پر رحم کرے گا۔ اے اشد سے رحمت چاہنے والے۔ اس کی قیمت چکارا اور وہ بتارے ہاتھ آئے گی۔ اس کی قیمت کیا ہے۔ بتارا اس کی مخلوق پر رحم کرنا۔ اور اس سے شفقت کرنا۔ اور اپنی طرف سے ان کی اصلاح کرنا۔ تم بغیر کسی چیز کے کوئی چیز چاہتے ہو، وہ بتارے ہاتھ نہ آئے گی۔ قیمت لاو۔ اور چیز کے لو۔ بد نصیبی بتاری معرفت خداوندی کا دعویٰ کرتے ہو۔ اور اس کی مخلوق پر رحم نہیں کرتے ہو۔ تم اپنے دعویٰ میں جھوٹے ہو۔ علمی چیزیت سے عارف نام مخلوق پر رحم کرتا ہے۔ اور حکمی چیزیت سے بعض لوگوں میں سے بعض پر رحم کرتا ہے۔ حکم علیحدہ کرتا ہے اور علم اکٹھا کرتا ہے۔ اشد تعالیٰ نے فرمایا، گھر دی میں ان کے دروازدی سے آؤ۔ عامل، مخلص اور پسے شیوخ یہ حق تعالیٰ کے دروازے اور اس کی نزدیکی کے راستے ہوتے ہیں۔ اور یہ انبیاء مسلمین علیہم السلام کے وارث اور دربان ہوتے ہیں۔ حق تعالیٰ کے عاشق اور اس کی طرف بلانے والے ہوتے ہیں۔ اس کے اور اس کی مخلوق کے درمیان سفیر ہوتے ہیں۔ دین کا علاج کرنے والے اور مخلوق کو سکھانے والے ہوتے ہیں۔ ان کی طرف بڑھو، ان کی خدمت کرو۔ اپنی جاہل ذوّات

کو ان کے امر و نبی کے ہاتھ کے حوالہ کر دو۔ روز یاں اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں جسمیوں کی روزی۔ دلوں کی روزی۔ سو یہ سب اسی سے طلب کرو۔ نہ کہ اس کے غیر سے۔ جسمیوں کی روزی کھانا اور پینا۔ دلوں کی روزی توحید اور باطنوں کی روزی ذکر خپی ہو۔ مجاہدہ نفس امر و نبی اور عبادت ریاضت سے اپنے آپ پر رحم کرو۔ اور اچھی بات کا حکم کر کے اور بُری بات سے منع کر کے۔ سچی نیز خواہی کر کے۔ اور ان کا ہاتھ پکڑ کر۔ ان کے دروازہ پر لے جائ کر مخلوق پر رحم کرو۔ رحمت مومنوں کی خوبیوں میں سے ہے۔ اور قیادت (سختی۔ دل کی) کا فردوں کی خوبیوں میں سے ہے۔ جو تمیں چھوڑے۔ اس سے ملو۔ جو تمیں نہ دے۔ اس کو دو۔ اور جو تمہارے پر ظلم کرے۔ اس کو معاف کرو۔ جب تم ایسا کرو گے۔ تو تمہاری رستی ائمہ کی رستی سے جو جانے گی۔ جو تمہارے پاس ہے۔ اس کو اس سے تبدیل کرلو۔ جو اُس (اللہ) کے پاس ہے۔ چونکہ یہ سب اخلاق ائمہ تعالیٰ کے اخلاق میں سے ہے۔ ان اذان دینے والوں کا جواب دو۔ اس واسطے کہ وہ ان مسجدوں کی طرف بلاتے ہیں۔ جو مہمانی اور سرگوششی کے گھر ہیں۔ ان کو جواب دو۔ اس واسطے کہ تم ان کے پاس بخوبی اور کفایت پاؤ گے۔ جب تم "داعی ائمہ" (ائمہ) کی طرف پکارنے والے کو جواب دو گے۔ وہ (اللہ) تمیں اپنے گھر میں داخل کرے گا۔ تمہاری سنبھالیں قریب کرے گا۔ اور تمیں علم و معرفت سکھانے گا۔ تمیں وہ دکھانے گا جو اس کے پاس ہے۔ تمہارے ہاتھ پاؤں کو سنوار دے گا۔ تمہارے دلوں کو پاک کر دے گا۔ اور تمہارے باطنوں کی صفائی کر دے گا۔ اور تمیں اپنی ہدایت کی راہ دے گا۔ اور تمیں اپنے سامنے گھٹا کرے گا۔ تمہارے دلوں کو اپنی نزدیکی کے گھر تک پہنچانے گا۔

اور ان کو اپنے ہاں داخل ہونے کی اجازت دے گا۔ وہ مہربان ہے۔ جب تم اس کو حجاب دو گے اور اس کو پکارنے میں سُستی نہ کر دے گے تو تمہاری پکار کو پہنچے گا۔ تمہارے سے نیکی کرے گا۔ اور تمہارے سے ھٹل جائے گا۔ فرمایا۔ ”نیکی کا بدلا سوائے نیکی کے کیا ہے؟“ جب تم نیک عمل کر دے گے خوب ثواب دے گا۔ بنی کوہیم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جیسا کر دے گے۔ دیسا بھر دے گے۔ جیسے تم ہو گے۔ دیسے تمہارے پاکام آئیں گے۔ تمہارے اعمال ہی تمہارے حاکم ہیں۔ دنیا میں لکھنے (تیکنگ) دلوں سے رہو۔ اس کو گھرنہ بنالو۔ چونکہ یہ گھر بنانے اور رہنے کی جگہ نہیں۔ پھر رہنے کی جگہ اور ہے۔ یہ گھر آنحضرت کے گھر کے مقابلہ میں قید خانہ ہے۔ اسی واسطے بنی کوہیم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ دنیا مون کے لیے قید خانہ اور کافر کیلئے جنت ہے۔ یہ اس کی قید خانہ ہے۔ چاہے اس کے آرام میں اللہتا پلٹتا اس میں ہزار سال جیتا رہے۔ اور آنحضرت اس کی فرصت۔ اس کی فرحت۔ اس کی جنت۔ اس کی نیکی۔ اس کا ثواب۔ اس کی دولت۔ اس کا امر۔ اس کی ننی اور اس کی وسعت ہے۔ عمل کرنے والے سچے عارف کا ثواب تو آنحضرت کے ثواب سے (خدا) کے قرب سے پہلے دنیا میں ہی ہوتا ہے۔ تباہ کرنے ہے کہ جنت پیدا ہی نہ کی جاتی۔ تم سمجھتے ہو۔ قیامت رحمت ہے۔ وہ دیکھتا ہے کہ قیامت کو باطن کا خاہر ہونا ہے۔ اس واسطے کہ اس دن باطن چڑوں کی طرف پلٹے گا۔ اسہد والوں کا نشان قبر سے ہی دکھائی دیتا ہے۔ اور اس پر زیور اور پوشاکیں ہوں گی۔ اور سواریاں اور غلام اس کا استقبال کریں گے۔ اور اس کے دل کو اس قسم کی چیزوں سے بے رغبتی ہے۔ اپنے پر دردگار اعلیٰ کے ذریعہ سے بے پردا ہونے کی بنا، پر اس رحمت

کونا پسند کرتا ہے۔ نعمت سے نہیں نعمت دالے سے محبت کرتا ہے۔ سواریوں میں نہیں۔ بلکہ باطن کے دروازہ سے بادشاہ کے ہاں داخل ہونا پسند کرتا ہے۔ جنت میں رہنا پسند نہیں کرتا ہے۔ چونکہ وہ ائمہ کے سوا ہر چیز کو چھوڑنے والا ہے۔ دل سے چاہتا ہے کہ جنت کرنے دیکھے۔ اس میں قید نہ ہو جائے۔ اور اس کے آرام میں مست نہ ہو جائے۔ ائمہ کے سوا ہر کو چھوڑ کر اس کی محبت کی آرزو کرتا ہے۔ اور اس کے قدم پر درگاہ اعلیٰ سے دے رہیں ہٹھرتے۔ اور نہ غیر ائمہ اس کو مشغول کرتے ہیں۔

جو ائمہ تعالیٰ کو آخرت سے پہلے دنیا میں پہچان لیتا ہے اس کی نزدیکی کی خوبصورتی نہ ہے۔ اس کی مہربانی کے کھانے میں سے کھاتا ہے۔ اور اس کی محبت کی شراب سے پیتا ہے۔ اے منافقو! میں تمہیں پکارتا ہوں۔ اور تم سنتے نہیں۔ اور جب تم سن لیتے ہو۔ بہرے ہو جاتے ہو۔ اور جواب نہیں دیتے ہو۔ تمہیں لکھنی دُوری ہے۔

تمہاری ساری فکر اپنے پیشوں کی۔ اپنی شرمنگاہ ہوں کی۔ اپنے جسموں کی اور اپنی پوری دنیا کی ہے۔ یہ ایسی فکر ہے۔ جو بھوک لاتی ہے۔ ائمہ تعالیٰ کا کھانا زمین میں ہے۔ جس سے سچوں اور ڈرنے والوں کے پیٹ بھرتے ہیں۔ تسلیمیتی کی تسلیمیتی تو تسلیمیتی کا ڈر ہے۔ اور بے پرواہی ائمہ تعالیٰ کے ذریعہ ماسوا ائمہ سے بے پرواہ ہو جاتا ہے۔ زکر کر دے پیسے سے بے پرواہ ہو جانا۔ اپنی جان پر قیامت برپا کرو۔ اپنی فکر کے ذریعہ دوزخ اور جنت میں داخل ہو جاؤ۔ اور جو کچھ ان میں ہے۔ اس کو اپنی سرکی ہنگھوں اور یقین کے ساتھ دیکھو۔ مومن عمل کرتا چلا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کی فکر و نظر صحیح ہو جاتی ہے۔ اس وقت اپنی جان پر قیامت برپا کرتا ہے۔ ائمہ تعالیٰ

کے سامنے کھڑا ہو جاتا ہے۔ اس کی کتابیں پڑھتا ہے۔ اور اس میں اپنی نیکیوں اور برائیوں کو دیکھتا ہے۔ جس کی نیکیاں غالب ہوئیں۔ اور وہ ان کے ساتھ آگ میں پڑا۔ اور پلصراط سے گزرنا چاہا۔ تو اس پر سے گزر جائے گا۔ اور وہ ڈر اور امید اور مرنے یا نہ ہونے کے درمیان ہو گا۔ پس جب وہ اس حال میں ہو گا۔ اچانک اشہد تعالیٰ اسے آپ میں گے اور آگ کو ٹھنڈا ہونے کا حکم دیں گے۔ اور پلصراط اس کے قدموں کے نیچے ہو گی۔ اور اس سے مہربانی کی وجہ سے آگ کے شعلہ کو بچا دیں گے۔ یہاں تک کہ دوزخ سے اس کو کے گی۔ اے مومن۔ تم گذر جاؤ۔ کہ مہارا فور میرے شعلے کو بچاتا ہے۔ ان سب چیزوں پر مومن غور کرتا ہے۔ ان کا تصور کرتا ہے۔ اور ان کا اندازہ کرتا ہے۔ ان کو اتنا ماننے لگتا ہے۔ کہ اس کے نزدیک یہ یقینی ہو جاتی ہیں۔ اے عالمو! اس آرام سے باز رہو۔ جس کو میں نے مہارے سامنے مہارے اپنے نصیبوں کے پچھے دوڑنے کے بارہ میں بیان کیا ہے۔ اس کے پچھے دوڑنا چھوڑ دد۔ اور یہ مہارے پچھے دوڑیں گی۔ یہ ایک ایسی چیز ہے جس کو میں نے آزمایا ہے۔ اور اس کو میں نے دیکھا ہے۔ اور میرے علاوہ اس راہ کو چلنے والے نے دیکھا ہے جلدی مت کر د۔ جو مہارے یہے (مقدار) ہے۔ مہارے سے چھوٹے گا نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ دنیا سے مہاری جان اس وقت تک نہیں جاتی۔ جب تک کہ وہ اپنی روزی پوری نہ کرے۔ چنانچہ اشہد سے ڈر د۔ اور ڈھونڈنے میں اچھی طرح کوشش کرو۔ نہ ہٹھرے رہو۔ لا پچ نہ کرو۔ مشقت نہ اٹھاؤ۔ اس کو بیان کرو۔ اگر مہارے یہ ضروری ہو۔ ڈھونڈنے کی بات تو یہ ہے۔ جب تم نے بادشاہ کا دردازہ

کھٹکھٹا لیا۔ تمہارے لیے ایسا دروازہ کھولے گا جو کبھی بند نہ ہو گا۔ بھیہ  
کا دروازہ باطن کا دروازہ ہے۔ تمہارے لیے تمہارے زور۔ تمہاری طاقت  
اور تمہارے گھمان کے بغیر کھلے گا۔ مومن وہ ہے۔ جو اپنے پر دردگار اعلیٰ  
کا ارادہ کر کے اپنی ذات۔ اپنی نفسانی خواہش اور اپنی طبیعت کے گھر  
سے باہر نکل گیا۔ جب اس کا یہ حال ہو گا۔ اور اس کی راہ میں کھڑا ہو گا۔ اس  
کی ذاتی۔ اس کے بیوی بچوں اور اس کی مالی مصیبتوں روکیں گی۔ پس وہ  
حران کھڑا ہو گا۔ جس پر اپنے گناہوں اور بے ادبی اور اپنے خدائے بزرگوار  
کی حدیں توڑنے کی طرف رجوع کرے گا۔ چنانچہ اس سے توبہ کرے گا۔  
اور کیوں اور کیسے سے سکوت کرے گا۔ ظاہری اور باطنی طور پر پکار اور  
کھلکھلش سے گونگا بنا رہے گا۔ پسداری اور پس اندازی سے کام لے گا۔  
اپنے سامنے والی روک کا اپنے ہاتھ سے اور کوشش سے علاج نہ کرے گا۔  
اسٹر تعالیٰ کی طرف سے کھولے بغیر اس کے کھولنے پر مدد نہ چاہے گا۔  
اس کا سارا کام اس کی یاد۔ اس کی طرف رجوع کرنا۔ اپنے گناہوں کا ذکر  
کرنا اور ان سے توبہ کرنا اور اپنی ذات کی طرف ملامت کے ساتھ رجوع  
کرنا ہو گا۔ یہاں تک کہ جب اس کام سے فارغ ہو گا۔ تو اپنے پر دردگار اعلیٰ  
کی تقدیر کی طرف رجوع ہو گا۔ کہے گا۔ اسٹر تعالیٰ کی تقدیر اور قصدا، تو  
پہلے ہی لکھی ہے۔ تسلیم درخواکی طرف زبانی طور پر نہیں بلکہ دلی طور پر رجوع  
کرے گا۔ چنانچہ جب وہ اس طرح آنکھیں بند کیے کھٹکھٹا رہا ہو گا اچانک  
وہ اپنی آنکھیں کھولے گا۔ اور دروازہ کھلا پڑا ہے۔ اور مصیبتوں کی جگہ  
آرام اور تنفس کی جگہ فراغی اور بیماری کی جگہ صحت اور بربادی کی جگہ جایز راد  
آنگئی ہے۔ اور یہ سب اسٹر تعالیٰ کے فرمان کی تصدیق ہے۔ اسٹر تعالیٰ

کافرمان ہے۔ ” اور جو اسٹد سے ڈرتا ہے اسٹد اس کا چھکارا کر دیتا ہے اور اس کو ایسی جگہ سے روزی دیتا ہے جہاں سے اس کو خیال بھی نہ ہو۔ ” بندہ نعمتوں کا شکر کے ساتھ مقابله کرتا رہتا ہے۔ اور مصیبت کا موافق کے ساتھ مقابله کرتا رہتا ہے۔ بُرُّوں اور گُنَّاہوں کو مانتا رہتا ہے۔ نفس کو ملامت کرتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے دل کے قدم اس کے پروردگار اعلیٰ تک پہنچتے ہیں۔ نیک قدم اٹھاتا رہتا ہے۔ بُرائیوں سے توبہ کرتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ اپنے پروردگار اعلیٰ کے دروازہ پر پہنچ جاتا ہے جب یہاں تک پہنچ جاتا ہے تو وہ چیز دیکھتا ہے جس کو نہ کسی آنکھ نے دیکھا اور نہ کسی کان نے سنا اور نہ کسی انسان کے دل میں گذری۔ جب بندہ اپنے پروردگار اعلیٰ کے دروازہ پر پہنچ جاتا ہے تو نیک دبد، شفہ، صبر، اور محنت و مشقت کی باری اس طرح ختم ہو جاتی ہے جس طرح اس مسافر کا چلنा ختم ہو جاتا ہے۔ جو اپنی منزل اور مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اکٹھے بیٹھنا۔ آپس کا پیار۔ یا ہمیں لفظکو۔ ایک دوسرے کو دیکھنا اور بن دیکھی چیزیں کے سامنے سے جھانکنا باقی رہ جاتا ہے۔ چنانچہ شنید دید ہو جاتی ہے۔ چنانچہ رازوں سے خبرداری ہوتی ہے اور اس کی زیارت کرنے والا اس کے گرد گھومتا ہے۔ اور وہ اس کے لیے اپنا خزانہ کھول دیتا ہے۔ اور اپنے باغوں میں کھلا بچھرنے دیتا ہے۔ تم اس کو نہیں سمجھتے۔ اسٹد تعالیٰ لوگوں کے لیے مثالیں بیان فرماتے ہیں۔ اشارہ والے اشارہ کو جانتے پہچانتے ہیں۔ اے غیر حاضر دل سے عبادت کرنے والے، تماری مثال اس گدھے کی مثال ہے جس کی آنکھیں بندھی ہیں۔ اور وہ پیتا ہے اور سمجھتا ہے کہ اس نے بہت سے میل کا سفر کرایا ہے۔ حالانکہ وہ اپنی جگہ ہی رہا ہے۔

خرابی تھاری تم اپنی نماز میں اٹھتے بیٹھتے ہو۔ اور اپنے روزہ میں ذرہ بھرا خلاص و توحید کے بغیر بھجو کے پیاس سے رہتے ہو۔ پس تمہیں کیا فائدہ ہو گا۔ تمہارے ہاتھ سوائے مشقت کے کیا آئے گا۔ تم روزہ نماز کرتے ہو۔ اور تمہارے دل کی آنکھ لوگوں کے گھردوں کی۔ ان کی جیسوں کی اور ان کے خراؤں کی چیزوں پر لگی ہے۔ تم اس انتظار میں ہو کہ تمہارے یہے تحفے بھیجیں، اور تم ان کو اپنی عبادت دکھاتے ہو، اور اپنے روزہ سے اور مجاہدہ سے واقف بنتے ہو۔ اے مشترک۔ اے منافق۔ اے ریاکار۔ اے بد نصیب۔ سچوں اور روحانیت والوں کی صفت کرو۔ تاکہ تمہیں اپنا مقام۔ اپنی بڑائی اور اپنی وسعت معلوم ہو جائے۔ میں تو تمہارے سے تمہارے دعویٰ کا مطابق کرتا ہوں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ اگر اللہ تعالیٰ لوگوں کو دعوے پر پکڑ لیا کرتے۔ تو بعض لوگ بعض لوگوں کے خون کا دعوے کرتے۔ لیکن مدئی کے یہے ثبوت بھم پہچانے اور انکار کرنے والے (مدئی علیہ) کے یہے قسم کھانے کا رحکم فرمایا۔ تمہاری بات کتنی بڑی ہے۔ اور کام کتنا تھوڑا ہے۔ اکٹ کر دو، صبر کر دو۔ جو اللہ تعالیٰ کو پہچان لیتا ہے۔ اس کی زبان بند ہو جاتی ہے۔ اور اس کا دل بولتا ہے۔ اور اس کا باطن پاک ہو جاتا ہے۔ اور امتداد کے ہاں درجہ بلند ہو جاتا ہے۔ اس سے افس اور آرام حاصل کرتا ہے۔ اور اسی کے ذریعہ سے بے پرواہ ہو جاتا ہے۔ اے دلوں کی آگ۔ بھنڈک اور آرام ہو جا۔ اے دلو، اس دن کے یہے تیار ہو جاؤ جس میں پھار چلیں گے۔ اور صاف سامنے نکلیں گے۔ آدمی دہی ہے۔ جو اس دن اپنے ایمان دیکھن اپنے آتا کے۔ و محبت اور اس کی طرف شوق کے قدموں اور آخرت سے پہلے دنیا میں اس کی پہچان کے قدموں پر جا رہے۔ اسیاں اور مخلوق

کے پھاڑ چلیں گے مسبب اور خالق کے پھاڑ باقی رہیں گے، ظاہر اور صورت کے بادشاہوں کے پھاڑ چلیں گے اور کمزور ہو جائیں گے اور باطن کے بادشاہوں کے پھاڑ پاک ہو جائیں گے اور جم جائیں گے قیامت کے دن تغیر و تبدیلی کا دن ہے۔ یہ پھاڑ جن کو تم دیکھتے ہو اور جن کی مصنفوٹی سختی اور بناوٹ کی بڑائی تھیں بھی معلوم ہوتی ہے ایسے ہو جائیں گے جیسے دھنکی ہوئی ان یہ اپنی ان جگہوں سے علیحدہ ہو جائیں گے جن کو تم جانتے ہو ان کی سختی دور ہو جائے گی اور بادل کے چلنے سے بھی زیادہ تیز چلیں گے اور آسمان "مہلی" یعنی پچھلے تانبے کی طرح چلے گا، چنانچہ زمین اور آسمان کی بناوٹ بدل جائے گی اور دنیا کی باری حکمت کی باری اعمال کی باری بیخنے کی باری تکلیف کی باری ختم ہو جائے گی اور آخرت کی باری قدرت کی باری اعمال پر جنہی کی باری فصل کاٹنے کی باری تکلیف سے راحت کی باری اور ہر حق دالے کو حق دینے کی اور ہر زیادہ دالے کو زیادہ دینے کی باری آجائے گی اے ائمہ! ہمارے دلوں کو اور ہاتھ پاؤں کو اس دن ثابت قدم رکھیو اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

### چالیسویں محبس :-

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے آپ نے فرمایا لوگوں سے بہترین اخلاق سے ملو جلو پس اگر تم مر گئے تو تمہارے پر رحم ہو گا اس دھیت کو سنو اس کو اپنے دلوں سے باندھ لو ان کا خیال نہ کرو میں نے تم کو اس کے مخواڑے پر بڑے ثواب کا مالک بنادیا ہے

نیک اخلاقی دکھائیں۔ نیکی نیکی دائے اور دوسرے کے لیے راحت ہوتی ہے۔ اور بُرے اخلاق کیا ہے۔ برائی برائی دائے کو مشقت میں ڈالنے والا اور دوسرے کے لیے تکلیف ہوتی ہے۔ مومن کو چاہئے کہ اپنے اخلاق بیتر بنانے کے لیے اپنے نفس سے جہاد کرے۔ اس کو اس طرح لازم سمجھے جیسے باقی تمام عبادات میں مجاہدہ کرتا ہے۔ چونکہ اس کی عادت پلٹنا۔ غصہ کرنا اور لوگوں سے حقارت کرنا ہے۔ کوشش کرتے جاؤ۔ یہاں تک کہ مٹلنے ہو جائے۔ جب مٹلنے، ہو جائے گا، انحرافی دعا جزی کرے گا۔ اپنے اخلاق کو بہتر بنانے کا اور اپنی قدر پہچان لے گا۔ اور دوسرے کو اٹھائے گا۔ مجاہد سے پہلے تو یہ اس کا فرعون ہوتا ہے۔ خوشخبری ہو۔ اس شخص کو جس نے اپنے نفس کو پہچان لیا۔ اور اس سے دشمنی کی۔ اور ہر اس بات پر اس کی مخالفت کی۔ جس کا اس نے اس کو حکم کیا۔ اس کے لیے موت اور اس کے بعد کی چیزیں کو یاد کو لازم کر دیا۔ اور یہ عاجز ہو جائے گا۔ اور اس کے اخلاق اچھے ہو جائیں گے۔ اس کو خیال کے ہاتھوں پکڑ دیا۔ اور اسے دوزخ اور جنت میں داخل کر دی مناسب ہو گا۔ جو کچھ ان دوزں میں ہے۔ دیکھے۔ اور یہ عاجز ہو جائے گا۔ اور اس کے اخلاق اچھے ہو جائیں گے۔ قیامت کا خیال کر دیا۔ اور اس کو قیامت برپا ہونے سے پہلے اپنے نفوس پر قائم کر دیا۔ کچھ لوگوں کے لیے خوشی ہوتی ہے۔ اور کچھ لوگوں کے لیے غم ہوتا ہے۔ کچھ لوگوں کے لیے عید ہوتی ہے۔ اور کچھ لوگوں کے لیے ماتم ہوتا ہے۔ نیکوں کی عید کا دن ان کی آرامش۔ ان کو ہلکہ پہنچ۔ ان کا اپنے شریعت گھوڑوں پر سوار ہونے اور ان کے غلاموں کے ظہور کا دن ہوتا ہے۔ اور ان کی نشانیاں ان کے اعمال کا صورتوں کو اختیار کرنا ہے۔ ان کا نور ان کے چپروں پر ظاہر ہو گا۔

اگر تمہیں اپنے پروردگار اعلیٰ سے مطلب اور غرض ہے۔ اور تم اس کو چاہتے ہو، تو مجھ سے لازم رہو۔ اور اگر تم نے ایسا کیا، تو قناعت اختیار کرو۔ دگر نہ تو پچھے نہ پڑو۔ نفس، نفسانی خواہش اور طبیعت کے ساتھ اور مخلوق کی طرف دیکھنے سے تو یہ راہ نہیں چلی جاتی۔ تمہارے سامنے حال کھول دیا۔ پس اگر چاہو تو قبول نہ کرو۔ وگر نہ تو تم خوب جانتے ہو۔ اگر تم نے قبول کر دیا، تو مجھے تمہارے لیے اسہد تعالیٰ کے ہاں سے بڑی نیکی کی امید ہے۔ تم میری پیرودی کرو۔ اور اپنے حق میں بھوک سے مت ڈرو۔ فہرست پچھے ہوتے ہیں۔

دہی ہوتا ہے، جو تم چاہو۔ اور تم سوائے نیکی کے کچھ دیکھتے نہیں۔ میں اپنے نفس کے ساتھ سنساں جگہوں میں الگ ہو جایا کرتا تھا۔ تو بعض اوقات میں ایک آواز سنتا۔ اور کسی شخص کو نہ دیکھتا۔ ”تم نیک ہو۔ اور نیکی خریدتے ہو۔“ چنانچہ میں امکھتا۔ اور اپنے ارد گرد چکر لگاتا۔ اور نہ سمجھتا۔ کہ وہ آواز کہاں سے آ رہی تھی۔ اور سبجد اللہ میں نے اپنے تمام حالات میں برکت دیکھی۔

اللہ تعالیٰ کے بندوں میں ایسے بھی ہیں۔ جسی چیز سے کہیں۔ ”ہو جا۔“ پس ہو جائے۔ لیکن تم تو ان کو نہیں دیکھتے۔ اور جب تم دیکھ پاتے ہو، تم پہچانتے نہیں ہو۔ ان پر اپنے دروازے بند کر لیتے ہو۔ اپنی جیسیں اور دستِ خوان ان سے ہٹلیتے ہو۔ بد نصیبی تمہاری۔ جب تم اپنے دروازے ان کے لیے بند کر لیتے ہو۔ اسہد تعالیٰ تمہارے لیے (راپنے دروازے کھول دیتے ہو، اللہ تعالیٰ تمہارے کی خوشنودی کے لیے خرچ کرتے ہو، تمہارے لیے جانشین بناتا ہے، پھر جب تم اس (مال) کو مخلوق کے (دکھاوے) کے لیے خرچ کرتے ہو، تمہارے لیے

تنگی کر دیتا ہے۔ خرچ کرو۔ اور بخوبی نہ کرو۔ اس داسطے کے سخاوت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے۔ اور بخوبی شیطان کی طرف سے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ ”وہ (شیطان) تمیں تنگی کا وعدہ دیتا ہے۔ اور تمیں بے حیاتی کا حکم کرتا ہے۔“ اور اس نے تمیں خرچ کے مقابلہ میں عوض کا وعدہ دیا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ ”اور جو کچھ بھی تم خرچ کرتے ہو۔ تو وہ اس کا عوض دیتا ہے۔“ بد بخوبی تمہاری۔ تم اسلام کا دعویٰ کرتے ہو۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے ہو۔ اپنی نفسانی خواہش کے مطابق جو نئی چیز دین میں چاہتے ہو۔ نکال لیتے ہو۔ اپنے اسلام میں جھوٹے ہو۔ تم (صحیح) اتباع کرنے والے نہیں ہو۔ بلکہ تم دین میں نئی چیزیں نکالنے والے (پورے بد عقی) ہو۔ تم موافق نہیں ہو۔ بلکہ مخالف ہو۔ کیا تم نے نہیں سنا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کس طرح فرمایا۔ اتباع کرو۔ اور نئی چیزیں نہ نکالو۔ سو تمہاری کفایت ہوتی۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان۔ کہ میں نے تمیں چمکتی ملت پر چھوڑا۔ تم دعوے اس کا کرتے ہو۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کے مخالف کرتے ہو۔ تم دعویٰ کرتے ہو، کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرتے ہو۔ تمہارے لیے بزرگی نہیں۔ میں تمیں ٹھیک بات کتا ہوں۔ پس اگر تم چاہو۔ تو تعریف کرو اور اگر تم چاہو۔ تو نہ کرو۔ پس اگر تم چاہو۔ تو مجھ سے محبت کرو۔ اور اگر تم چاہو۔ مجھ سے محبت نہ کرو۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ ”اور فرمادیجئے۔ تمہارے پروردگار کی طرف سے بات پسچی ہے۔ پھر جو کوئی چاہے مانے۔ اور جو کوئی چاہے نہ مانے۔“ منافق جھوٹے بد عقی۔ اپنی خواہش نفسانی کے سوار۔ اپنے نفس کے موافق۔ قرآن و حدیث، کے مخالف۔ حق کے دشمن اور بھرپور کے دوست کے سوا میری ہات سے کوئی نہیں بچا گا۔ اور ایسے کے دل کو اپنے آفے کے قرب کی طرف چلنا بھی نصیب نہیں ہے۔

بغیر کسی الزام کے اپنے دل سے سنوا اور دیکھو، پھر نظر کر د کہ تم کیسی عجیب غریب چیزیں دیکھتے ہو رہا۔ اللہ والوں سے ان کی سچائی سے الزام دور کر د، اور ان کے سامنے بغیر چون و چرا فنا ہو جاؤ۔ اور وہ تمہیں اپنی صحبت میں رکھیں گے اور تمہاری خدمت سے خوش ہو جائیں گے۔ اور جب ان کے پاس جاؤ تو اپنے ڈر کو دور کر دو، نعمت اور احسان سچوں کے دلوں پر نازل ہوتے ہیں۔ اور بھیدوں کے آنے کی جگہ ہدایت اور دن ان کے بھیدوں پر اترتی ہے۔ اگر تم چاہتے ہو کہ وہ تمہاری خدمت سے خوش ہو جائیں تو اپنے ظاہر اور اپنے باطن کو پاک کر دو، اور ان کے سامنے کھڑے ہو جاؤ۔ اپنے دل کی بدعت سے پاک کر دو، چونکہ اللہ والوں کا اعتقاد نبیوں، رسولوں اور سچوں کا اعتقاد ہوتا ہے، انہی کے مذہب پر چلنے والے ہوتے ہیں، یہ مذہب عاجزوں کا ہے، غرائبی نہیں کرتے۔ اور ان کے لیے ان کے دعوے پر دو منصب گواہ ہیں، ان دو توں کے انصاف کی بناء پر الزام سے بری ہو جاتے ہیں۔ ائمۃ تعالیٰ کی کتاب، اس کے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت۔

اے لوگو! اپنی جانوں پر ظلم کرو، اور دوسروں پر ظلم نہ کرو، ظلم گھروں کو ویران کرتا ہے۔ اور ان کو (جزر سے) اکھاڑ پھیلکتا ہے، دلوں اور پھر دل کو سیاہ کر دیتا ہے۔ اور روزی میں تنگی کر دیتا ہے۔ آپس میں ظلم نہ کرو، کہ یہ قیامت کے دن اندھیرا ہو گا، جسموں کی قیامت جلد ہی برپا ہوتی ہے اور ہمارے لیے جسموں کا پیدا کرنے والا ہے۔ جو ہمیں اپنے سامنے کھڑا کرتا ہے، ہمارے سے حساب دکتاب کرتا ہے اور ہمارے سے پوچھ گچھ کرتا ہے، اور ہم سے کم اور زیادہ کو ختم کر دیتا ہے، اور ذرہ ذرہ کا مطالبه کرتا ہے۔ یہیں تمہارا خیرخواہ ہوں۔ اور اپنی خیرخواہی پر تمہارے سے مزدوری بھی نہیں

چاہتا ہوں۔ سود کے قریب مت جاؤ۔ کمیں تمہارا پروردگار تمہارے سے جنگ کرے اور تمہارے مال سے برکت اٹرا دے۔ روپیہ کے بدلمہ میں روپیہ ادا کرو۔ اور جو کوئی تمہارے میں سے کسی محتاج کو قرض دے سکے۔ اور کچھ وقت کے بعد اسکا اس کو اتر وا دے۔ تو ایسا کرنا چاہیئے۔ اس سے اس کو دو دفعہ خوشی ہوگی۔ ایک مرتبہ آخر پر۔ اور ایک مرتبہ اترنے پر۔ تم ایسا اپنے پروردگار اعلیٰ کے مجدد سے اور اعتبار پر کر۔ چونکہ وہ اس کا عرض دیتا ہے۔ اور ثواب دیتا ہے۔ اور برکت دیتا ہے۔ کوشش کرو۔ کہ تم کسی مانگنے والے کو نہ دیکھو۔ مگر یہ کہ جو چیز حاضر ہو۔ اس کو دو۔ بخوبی دینا محروم کر دینے سے اچھا ہے۔ اور اگر تمہارے پاس کوئی چیز موجود نہ ہو۔ تو اس کو جھوٹ کو مت۔ اور اس کو نرم بات کر کے لوٹا دو۔ کسی بھی طرح اس کے (دل کو) توڑ دست۔ دنیا بدلتے والی ہے۔ رات اور دن کے بدلتے سے بدلتی رہتی ہے۔ جو کوئی مر گیا۔ اس کی قیامت برپا ہو گئی۔ اور تو اس کے لیے ہے۔ یا اس کے خلاف ہے۔ اس نے ہر چیز کو جان لیا۔ آخر عافیت کے بعد مصیبت۔ فراخی کے بعد تنگی۔ زندگی کے بعد موت۔ عزت کے بعد ذلت ہے۔ یہ ساری چیزیں ایک دوسرے کی صندھیں۔ ایک آتی ہے اور اس کی صندھلی جاتی ہے۔

اور آخرت میں پوری موت ہے۔ عارف موسن کی جب مرکی آنکھیں بند ہو جاتی ہیں۔ تو دل کی آنکھیں کھل جاتی ہیں۔ سو مخلوق کو دیکھتا ہے۔ جس حال میں وہ ہوتی ہے۔ جب حق تعالیٰ کی ذات حاضر ہو جاتی ہے تو مخلوق چلی جاتی ہے۔ جب آخرت حاضر ہوتی ہے تو دنیا چلی جاتی ہے۔ جب پچ حاضر ہوتا ہے تو جھوٹ چلا جاتا ہے۔ جب اخلاص حاضر ہو جاتا ہے تو شرک چلا جاتا ہے۔ جب ایمان حاضر ہوتا ہے تو نفاق چلا جاتا ہے۔ ہر ایک

چیز کے لیے صند ہے عقلمند آدمی ناتائج کی طرف نظر کرتا ہے۔ دنیا کے ظاہر اور اس کی زینت کو نہیں دیکھتا۔ چونکہ یہ جلد ہی بدلتے والی اور دُور ہونے والی ہے۔ (پہلے) تم دور ہو جاؤ گے۔ پھر تمہارے بعد یہ دور ہو جائے گی۔ اپنے پروردگار اعلیٰ کی صحبت سے ان مصیبتوں کی وجہ سے مت بھاگو۔ جو تمہارے پر اس کی طرف سے دارد ہوتی ہے۔ وہ تمہاری مصلحتوں کو تمہارے سے زیادہ جانتا ہے۔ اور ادب اختیار کرو۔ وہ سچوں کے دلوں پر آتی ہے۔ پس آگر ان کو سلام کرتی ہے۔ اور جہاں تک ہو سکے سفارش کرتی ہے۔ امّا تھالے اسے اپنے سیدنے سے لگایتے ہیں۔ اور اس کی آنکھوں کو چوہتے ہیں۔ اور اس کو صبر، موافقت اور رضا کے ذریعہ بلند کرتے ہیں۔

چنانچہ کچھ عرصہ ان کے پاس رہتی ہے۔ پھر ان کے ہاں سے لے لی جاتی ہے۔ پس کہا جاتا ہے۔ جگہ اور ضیافت کو کیسا دیکھا۔ تو حکمتی ہے۔ بہتر جگہ، بہتر محافی کرنے والا۔ بہتر رہنمائی اور بہتر رہنمائی کرنے والا۔ اور منقول ہے کہ ان سرداروں میں سے ایک سے جو مصیبت میں بستا تھا۔ پوچھا گیا۔ آپ اس مصیبت میں کیسے ہیں۔ تو فرمایا کہ میرے بارہ میں مصیبت سے پوچھو۔

اپنے پروردگار اعلیٰ کے ساتھ صبر کرو۔ چونکہ وہ تمہارے صبر کے بعد میں تمہاری مصیبت کو دور کرتے ہیں۔ اور اپنے ہاں تمہارے درجے بلند کرتے ہیں۔

اپنی طرف سے اس کے ساتھ ہو جاؤ۔ امّا کے بارہ میں سچوں کے ساتھ اور اس کے ساتھ۔ اس کے ذریعے اور اس کے لیے عمل کرنے والوں کے ساتھ ہو جاؤ۔ اے امّا۔ ہمارے لیے مسخر کر دیجئے۔ اور ہمارے پر آسان کر دیجئے۔ اور ہمارے لیے کھوں دیجئے۔ اور ہمارے اوپر اور ہمارے لیے آسان کر دیجئے۔ اپنے راہ۔ آمین۔

ایمان سے بیماری، تنگستی، بھوک اور مطالب کی کثرت زیادہ ہو جاتی ہے، دگر نہ تو ایمان نہیں۔ ایمان کا جو ہر مصیبت کے وقت ہوتا ہے اور اس کا نور تکلیف کے وقت خلا ہر ہوتا ہے، جیسے بہادری مصیبت کا شکر آنے پر خلا ہر ہوتی ہے، تمہارے پروردگار اعلیٰ کو جو تم کرتے ہو، معلوم ہے۔ اے بادشاہ، اے غلام، اے خواص، اے عوام، اے امیر، محتاج، اے اہل خلوت، اس سے کسی کو پردوہ نہیں، وہ بلند ذات تمہارے ساتھ ہے، تم کہیں بھی ہو، اے امشد! ہمیں مغفرت، معافی، ہربانی، درگذر، عنایت کفایت، عاقبت اور معافی سے ڈھانپ لیجئے۔ آمین

جس بھلائی اور براہی، پسح اور بھوٹ، خلوص اور شرک اور فرمانبرداری اور نافرمانی میں تم لگے ہو، امشد تعالیٰ ان سب سے بخودار تنگبان، حاضر اور ناظر ہیں، تم امشد تعالیٰ کے دیکھنے سے شرم کرو۔ اور ایمان کی آنکھ سے دیکھو، اور تم تو امشد تعالیٰ کی نظر کو اپنی چھ طرف سے دیکھا ہے، کیا تمیں یہ نصیحتیں کافی نہیں ہیں۔ اگر تم نصیحت پکڑو، اور اپنے دلوں کے کافوں سے سنو، تو تمیں اپنی خلوت اور جلوت میں اپنے پروردگار اعلیٰ کی طرف سے یہی ڈر کافی ہو جائے۔ امشد تعالیٰ کی انتظار میں رہو، اور اس کی نظر کی طرف اور کرماں کا تبین فرشتوں کی طرف دیکھو، جو تمہارے اور پر مقرر ہیں، ان دونوں سے ڈر وہ اور ان شرعی حدود سے نہ ڈر وہ، جو تمہارے اور پر تمہارے بادشاہ اور تمہارے امیر نے قائم کی ہیں۔ اگر تم ڈرے، تو تمہارے ساتھ تمہارا والی بھی کیوں مشقت میں پڑے گا۔ اے فقیر، اے بھوکے، اے نشگے، اے محتاج، تم فریاد کرتے ہو، تمہاری خاموشی تمہارے لیے زیادہ پیماری اور تمیں زیادہ فائدہ دینے والی ہے۔ امشد تعالیٰ کا تمہارے حال کا جاننا تمیں تمہارے

مانگنے سے بے نیاز کر دے گا۔ تمہیں مبتلا ہی یوں کرتا ہے کہ تم اس کی طرف رجوع کر دے چنانچہ اپنے دل سے اس کی طرف رجوع کر دے اور جو رہو۔ پس تم بھلائی ہی دیکھو گے۔ اس سے جلدی مت کر دے۔ اس سے درینہ نہ کر دے۔ اور اس کو الزام مت دو۔ مہماری بھوک نہر ہے۔ جس نے تمہیں بھڑکا دیا۔ اور زیادتی حاجت نے تمہیں پتیم بنادیا۔ اللہ تعالیٰ دیکھتے ہیں کہ کیا تم دوسرے پر در دگاروں کے دروازہ کو پکڑتے ہو۔ تم اس سے راضی ہوتے ہو۔ یا تم اس پر ناراضی ہوتے ہو۔ تم اس کا شکر کرتے ہو۔ یا اس کی شکایت کرتے ہو۔ تم اس سے راضی ہوتے ہو۔ یا تم اس پر ناراضی ہوتے ہو۔ عاجزی و انکساری اختیا کرتے ہو۔ تمہیں آزماتا ہے تاکہ دیکھے کہ تم کیا جانتے کرتے ہو۔ اے جاہلو! تم نے سخنی کا دروازہ چھوڑ دیا۔ اور فقیر کا دروازہ پکڑ لیا۔ تم نے سخنی کا دروازہ چھوڑ دیا۔ اور سخنی کا دروازہ پکڑ لیا۔ تم نے قدرت والے کا دروازہ چھوڑ دیا۔ اور سخنی کا دروازہ پکڑ لیا۔ اے اس سے جاہلو! وہ جلد ہی تمہیں اکٹھا کرے گا۔ اور جس دن تمہیں اکٹھا کرے گا۔ تمہیں اپنے سامنے کھڑا کرے گا۔ اکٹھا گئے کے دن تمہیں مختلف انواع سے اکٹھا کرے گا۔ اے تمام مخلوق۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "یہ فیصلہ کا دن ہے۔ جس میں ہم نے تم کو اور الگوں کو جمع کیا۔ پھر اگر مہمارا کوئی داؤ ہے۔ تو تم مجھ پر چلاو۔" اور قیامت کے دن اللہ تعالیٰ مخلوق کو اس زمین کے علاوہ اپنی زمین پر اکٹھا کریں گے جس پر کسی آدمی کا خون نہیں بھایا گیا۔ اور اس پر کوئی گناہ نہیں کپاگیا۔ یہ ایک ایسی چیز ہے جس میں شک و شبہ نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: " (قیامت کی) گھڑی میں کوئی شک نہیں۔ اور بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے ان کو اٹھانا ہے جو قردوں میں ہیں۔" قیامت کا دن ہار جیت کا دن۔ افسوس کا دن۔ رشتر مساری کا دن۔

یاد گری کا دن۔ کھڑے ہونے کا دن۔ گواہی کا دن۔ بیان کا دن۔ خوشی کا دن۔  
 غم کا دن۔ ڈر کا دن۔ امان کا دن۔ آرام کا دن۔ سزا کا دن۔ راحت کا دن۔  
 مشقت کا دن۔ پیاس کا دن۔ چھوٹ کا دن۔ پوشاک کا دن۔ ننگ کا دن۔  
 نقصان کا دن ہے۔ اس دن ایمان والے ائمہ تعالیٰ کی مدد سے خوش ہوں  
 گے۔ اے ائمہ! ہم اس دن کی برائی سے آپ کے ساتھ پناہ پکڑتے ہیں۔  
 اور آپ سے بھلائی مانگتے ہیں۔ اور ہمیں دنیا میں نیکی دیجئے۔ اور آخرت  
 میں نیکی دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائے۔

### اکٹا لیسویں مدرسہ :

عبدت عادت کا چھوڑنا ہے۔ یہ اس کو منسوخ کر دینے والی ہے۔  
 شریعت عادت کو مٹا اور اڑا دیتی ہے۔ اپنے پروردگارِ اعلیٰ کی شریعت کو  
 مضبوط پکڑو۔ اور اپنی عادتوں کو چھوڑ دو۔ عالم عبدت پر قائم ہوتا ہے اور  
 جاہل عادت پر قائم ہوتا ہے۔ اپنے آپ کو۔ اپنی اولاد کو اور اپنے گھر  
 والوں کو بھلائی کے کام اور اس پر ہمیشگی کا عادی بناؤ۔ اپنے ہاتھوں کو روپے  
 کے خرچ کرنے کا عادی بناؤ۔ اور اپنے دلوں کو اس سے بے رغبتی کا عادی  
 بناؤ۔ اور اس کے محتابوں پر خرچ کرنے سے درینہ نہ کرو۔ اپنے سے  
 ان کے سوال کو لوٹاواً مت کیمیں حق تعالیٰ تمہارے سوال کو نہ لوٹا دیں۔ تمہارے  
 سوال کو کس طرح نہ لوٹا دیں۔ جبکہ تم نے اس کے ہدیہ کو لوٹا دیا ہے۔ نبی کریم  
 صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ائمہ تعالیٰ کا اپنے بندہ کی طرف ہدیہ اس  
 کے دروازہ پر مانگنے والے کا ہوتا ہے۔ بدجھی تمہاری۔ تم شرم نہیں کرتے  
 اپنے پڑو سی کو تنگ دست اور بھوکا چھوڑ دیتے ہو۔ پھر تم ایک بھوٹے گمان

کے ساتھ اپنی بخشش سے اس کو محروم رکھتے ہو۔ تم کہتے ہو۔ اس کے پاس سونا چھپا ہے۔ اور وہ تنگستی ظاہر کرتا ہے۔ تم ایمان کا دھوکہ کرتے ہو۔ اور سو رہتے ہو، حالانکہ تمہارا پڑو سی محبوب کا ہوتا ہے۔ اور تمہارے پاس اتنا ہوتا ہے کہ تمہارے ہاں بچ رہتا ہے۔ اور تم اس کو نہیں دینے ہو جلدی ہی تمہارا مال تمہارے ہاتھ سے چھین لیا جائے گا۔ اور جو تمہارے ہاتھ میں ہے۔ تمہارے سامنے سے اٹھا لیا جائے گا۔ اور غلبہ اور زبردستی سے تم ذمیل اور مغلوب ہو گے۔ اور وہ دنیا جو تمہاری محبوب ہے۔ تمہیں چھوڑ جائے گی۔ دنیا کو اضطرار (محوری) سے نہیں۔ اختیار (پسند) سے چھوڑ دو۔ اپنے نصیبوں کی طرف نظر کرو۔ اور دوسروں کے نصیبوں کو مت دیکھو۔ جو جان بچا دے۔ اور ننگ چھپا دے۔ اس چیز پر قناعت کرو۔ اس داسٹل کر اگر تمہارے یہی کوئی اور چیز ہے۔ تو وہ اپنے وقت پر مل جائے گی۔ یہ پاک اور خبردار لوگوں کا کام ہے۔ لاپچ اور رسولی کے بوجھ سے ان کے حالات کو چھپاتے رکھو۔ زاہد لوگوں نے دنیا کو پہچانا۔ انہوں نے اس کو پہچان کر اور تجربہ پر ہی چھوڑ دیا ہے۔ انہوں نے پہچان لیا۔ کہ یہ پہلے سامنے آتی ہے۔ پھر پلٹتی ہے۔ (پہلے) دیتی ہے۔ پھر جیستی ہے۔ (پہلے) آجاتی ہے۔ پھر الگ ہو جاتی ہے۔ (پہلے) پیار کرتی ہے۔ پھر دشمنی کرتی ہے۔ (پہلے) موٹا کرتی ہے۔ پھر کھا جاتی ہے۔ (پہلے) سر پر اٹھاتی ہے۔ پھر اوندھا گرتی ہے۔ (اس) سے اپنے دلوں اور باطنوں کو خالی کرو۔ اس کے پستان سے (دودھ) مت پیو۔ اس کی گود میں مت بیٹھو۔ اس کی زینت۔ اس کی جلد کی نرمی۔ اس کی سفیدی۔ اس کی خوش گفتاری اور اس کے کھانوں کی شیرینی کی وجہ سے اس کی طرف راغبیت نہ کرو۔ یہ زہر ملا کھانا۔ مار ڈالنے والی۔ جادو کرنے والی۔ دھوکہ

دینے والی ہے۔ عذاب ہے۔ باقی رہنے اور بھرنسے کا ٹھکانہ نہیں ہے۔ ان کے حالات دیکھو۔ جو پہلے اس کے ساتھ رہے۔ ان کے ساتھ اس نے کیا کیا۔ اس کی زیادتی چاہتے ہوئے اپنے آپ کو نہ مار ڈالو۔ چونکہ اس سے جو تمہارے پاس ہے۔ اس سے زیاد نہ دے گی۔ زیادتی اور نقصان کی طلب چھوڑو۔ چین سے رہو۔ ادب اختیار کرو۔ اور قناعت کرو۔ اللہ تعالیٰ نے اور اس کے رسول مقبل صلی اللہ علیہ وسلم نے پچ فرمایا۔ آپ کا فرمان ہے۔ تمہارا پروردگار مخلوق۔ روزی اور غری سے فارغ ہو چکا۔ اور جو کچھ قیامت تک ہونا تھا۔ اسے لکھ کر قلم خشک ہو گیا۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے جب اللہ تعالیٰ نے قلم کو بنایا۔ فرمایا۔ جاری ہو جا۔ (قلم نے) عرض کیا۔ کاہے سے جاری ہو جاؤ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ میرے اس حکم کے ساتھ جاری ہو جا۔ جو میری مخلوق کے بارہ میں قیامت کے دن تک ہے۔

اگر تم موت کو یاد کرتے تو تمہارا نفس تمہارے سے کھماں بات کرتا۔ اور تمہاری اپنے مولائے کریم کی اطاعت کے سلسلہ میں کھماں مخالفت کرتا۔ لیکن تم نے تو اس کو اپنا امیر اور اپنا سوار بنارکھا ہے۔ تم نہیں پسند کرتے کہ اس کو موت کی یاد سے مغموم کرو۔ اور نہ یہ اس سے تعریض کر قتی ہے۔ اور تم اس کا اس سے تجربہ کرتے ہو۔ تمہیں آگ کی طرف پھیخ لے جائے گا۔ اور تمہارے پاس بھلائی نہیں۔ اے نفس اور طبیعت اور مزے کے بندے۔ تم اپنے باپ آدم علیہ السلام کی نسبت اور جوڑ سے نکل گئے ہو۔ اگر تم نے اپنے نفس کو ایسے دیکھا ہوتا۔ جیسے نیک لوگ اپنے نفسوں کو دیکھتے ہیں۔ تو یہاں سے بھاگ کھڑے ہوتے۔ بد نصیبی تمہاری۔ بخدا ر ہو جاؤ۔ تم نے اس کا سامان اٹھا رکھا ہے۔ اور اس کے بوجھو تمہارے پر ہیں۔ اور وہ تمہارا سوار ہے۔ تم اسے ایک

جگہ سے دوسری جگہ اٹھائے پھرتے ہو۔ دلی لوگوں نے اپنے نفوسوں کو اپنی سواریاں مجاهد دل کا بوجہ اور عبادت کی تکلیفیں بنایا۔ اور ان پر سوار ہوتے۔ اور ان سے (محفوظ) سلامتی کے طیلہ پر بیٹھے۔ بے شک دنیا اور آخرت آنکھ ان کے سامنے ان کی خدمت میں کھڑی ہو گئی۔ اس کو حکم کرتے ہیں اور ان کو منع کرتے ہیں۔ آخرت سے اپنے پورے سختے دیہ سے پلتے ہیں۔ اور دنیا سے جلدی ہی۔ اے اس بات کے سنبھالو۔ اگر تم اس پر عمل نہ کر دو۔ تو قیامت کے دن یہ تمہارے خلاف دلیل ہو گی۔ اور اگر تم نے اس پر عمل کیا۔ تو یہ تمہارے حق میں دلیل ہو گی۔ کہتے ہیں۔ اگر تم نے سن لیا۔ اور جان لیا۔ تو مزہ۔ گناہ اور غلط کاری کی مجلس میں تمہاری حاضری زیادہ نہ ہو گی۔ چنانچہ تمہاری حاضری جھوٹ غیر درست ہے۔ سزا بخیر جزا ہے۔ براہی بے بھلانی ہے۔ اس قسم کی حاضری سے قوبہ کر دے فائدہ اٹھانے کی نیت سے حاضر ہو۔ اور تم نے فائدہ اٹھایا ہے۔ اور میں اللہ تعالیٰ سے امید کرتا ہوں کہ تمہیں میرے سے فائدہ پہنچائے گا۔ اور تمہارے دلوں، تمہاری نیتوں اور تمہارے ارادوں کی درستگی کو دے گا۔ اور مجھے تمہارے سے حکم کی ادائیگی کی آس ہے۔۔ اور شاید امتداد (طلاق) کے بعد کوئی نئی صورت پیدا کر دیں۔ "عومنقریب تم خبردار ہو گے اور جان لو گے۔ اے امتداد! ہمیں بیداروں کی بیداری اور ان کا معاملہ نصیب فرمائیے۔ اور دین و دنیا اور آخرت میں یہیشہ کی عفو و عافیت اور درگذر و معافی کے ساتھ ان کے حالات میں داخل کر دیجئے۔ اے امتداد! ہمیں اس دن اور ہر دن کی بھلانی نصیب فرمائیے، ہمیں حاضر اور غائب کی بھلانی نصیب فرمائیے۔ اور ہم سے حاضر دوڑ غائب کی براہی دور فرمائیے۔ اور ہمیں ان باوشا ہوں کی بھلانی نصیب فرمائیے، جن کو آپ نے اپنی زمین پر جما دیا ہے۔ اور ہمیں ان کی براہی سے کافی ہو جائیے۔ اور بُردوں کی براہی سے

اور نافرمانوں کے داؤ سے اور اپنے سب بندوں کی اور اپنی مصیبت کی برائی سے اور ہر زمین پر چلنے والے کی برائی سے کافی ہو جائے۔

اپ سیدھی راہ پر ہیں۔ بخش دیجئے۔ گناہگاروں کو فرمانبرداروں کیلئے۔

جاہلوں کو جانے والوں کے لیے اپنے سے غائبوں کو حاضروں کے لیے۔

اپ سے چاہت رکھنے والوں کو عمل کرنے والے کے لیے اور مگر اہلوں کو ہدایت لانے والوں کے لیے۔ اپنے دلوں سے برابر والوں مقابلوں اور شریکوں کو نکال دو۔ چونکہ اللہ تعالیٰ شریک کو قبول نہیں کرتے۔

خصوصاً اس دل سے جو اس کے گھر میں ہو۔ حضرات حسن اور حسین علیہما السلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے تھیں رہے تھے۔ اور دونوں نپچے تھے۔ اور وہ (رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم) دونوں سے پوری طرح متوجہ ہو کر دونوں سے خوش تھے۔ چنانچہ جریل علیہ السلام تشریف لاتے اور آپ سے فرمایا: کہ اس کو زہر دی جائے گی۔ اور یہ قتل ہو گا۔ اور آپ کو یہ محض اس لیے فرمایا۔ کہ اس کو آپ کے دل سے نکال دے اور دونوں کے بارے میں آپ کی خوشی ان دونوں پر غم ہو جاتے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو بھلی جانتے تھے لیکن جب آپ کو وہ مشهور و معروف قصہ پیش آیا تو وہ اپنے بے گناہ ہونے اور ان کے گھر والوں کے بے گناہ ہونے کے علم و لیقین کے باوجود آپ کے دل میں بُری بن گئیں۔ اس واسطے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس سے حق تعالیٰ کا مقصد معلوم تھا، اور حضرت یعقوب علیہ السلام نے جب حضرت یوسف علیہ السلام سے محبت کی۔

اور ہوا جو کچھ ہوا۔ ان کے اور ان کے درمیان جدا گئی۔ اور اس قسم کے بہت سے قصہ اولیا، انبیاء، علیمین السلام کو پیش آئے۔ جو حق تعالیٰ کے پیارے ہوتے ہیں نہ کہ غیر۔ کہ ان کے دل اس کے ماسوائے خوش ہوتے ہیں۔ ہمارے لیے اخلاص لازم ہے۔ اس کے لیے نماز پڑھو۔ نہ کہ اس کی مخلوق کے لیے۔ اس کے لیے روزہ رکھو۔ نہ کہ اس کی مخلوق کے لیے۔ دنیا میں اللہ کے لیے زندگی گزارو۔ نہ کہ اس کی مخلوق کے لیے۔ اور نہ اپنے نفسوں کے لیے۔ اپنی ساری عبادات میں اللہ کے لیے کرو۔ نہ کہ اس کی مخلوق کے لیے۔ نیک اعمال اور اخلاص پر قدرت نہ ہوگی۔ مگر آرزوئیں کوتاہ کرنے سے۔ اور آرزو کوتاہ کرنے پر قدرت نہ ہوگی۔ مگر موت کو یاد کرنے سے۔ اور اس پر قدرت نہ ہوگی۔ مگر پرانی قبروں کو دیکھنے اور ان قبروں والوں اور یہ جن حالات میں بھتے۔ ان پر غور کرنے سے۔ جو سیدہ قبروں کے پاس بیٹھو۔ اور اپنے آپ سے کو وہ سب کھاتے بھتے۔ پیتے بھتے۔ شادی کرتے بھتے۔ پہنچتے بھتے۔ اور جمع کرتے بھتے۔ اب ان کا کیا حال ہے۔ کونسی چیز انہیں فائدہ دیتی ہے۔ سوائے نیک اعمال کے ان میں سے اب ان کے باتھ میں کوئی بھی چیز نہیں۔

اے اس شہر کے رہنے والو۔ تم میں ایسے بھی ہیں جو (مرنے کے بعد) اٹھنے اور چلنے کے قاتل نہیں۔ دہریہ مذہب کے پیروکار ہیں اور مارے جانے کے ڈر سے اپنے آپ کو چھپاتے ہیں۔ اور میں ان میں سے ایک گروہ کو جانتا ہوں۔ مگر یہ کہ میں ہمیں اللہ تعالیٰ کے حکم سے دکھاتا ہوں اور ہمارے سے چشم پوشی کرتا ہوں۔ اے اللہ! پرده، معافی، ہدایت اور کفایت دے۔ خرابی ہماری۔ اس کے اہل نہ بنو۔ تم اپنی

بید قوفی کی بننا پر اشد تعالیٰ سے رُثائی جھگڑا اور بحث و تھیص کرتے ہو۔ چنانچہ اپنے نٹا ہر دین کی پرنجی کو خاطر میں لاتے ہو۔ آنکھ بند کر (دل پر) دستک دد۔ ادب اختیار کر۔ تم اپنی قدر پہچانو۔ کہ تم کون ہو۔ اور اپنے آپ میں عاجزی اختیار کر۔ تم غلام بز۔ اور غلام اور جس چیز کا وہ مالک ہوتا ہے۔ اس کے اپنے یہ نہیں ہوتا۔ اس کے آقا کے یہ ہوتا ہے۔ اس کے یہ داجب ہے کہ آقا کے ارادہ و اختیار کے سامنے اپنا ارادہ ترک کر دے۔ اس کا مکنا آقا کے کہنے کی وجہ سے ہوتا ہے۔ تم اشد تعالیٰ سے توقع اپنے نفس کے یہ کرتے ہو۔ اور اشد دالے اپنے پروردگار اعلیٰ سے مخلوق کی خاطر توقع کرتے ہیں۔ اس سے انہی کے یہ مانگتے ہیں۔ اور اس پر انہی کی وجہ سے اصرار کرتے ہیں۔ وہی ہیں جنہوں نے مخلوق کو چھپوڑ دیا۔ اور اپنے دلوں کو مخلوق سے پاک کر لیا۔ ان کے دلوں میں مخلوق کا ایک ذرہ بھی نہیں رہتا۔ ان کا مظہر اسی کے ساتھ۔ اس کے یہ اور اسی کے ذریعہ سے ہے۔ وہ بغیر تنگی پوری کشادگی میں ہیں اور بغیر رسول پوری عزت میں ہیں۔ اور بغیر مخدومی پوری بخشش میں ہیں اور بلا رشک پوری شفوانی میں ہیں۔ اور بغیر لومانے کے پوری قبولیت میں ہیں۔ اور بغیر غم کے پوری خوشی میں ہیں۔ اور بغیر عاجزی کے زرد دالے ہیں۔ بغیر مکروہی طاقت دالے ہیں۔ بغیر مخدومی نعمت دالے ہیں۔ انہوں نے بزرگی والی پرشاک بہن لی ہے۔ اور اس (اشد تعالیٰ) نے ان کے دلوں کے باختوں میں سپرد داری، طاقت اور تکوین کی توفیق حاصل کر دی ہے۔ تکوین ان کے باختوں میں ایسا خزانہ بن گئی ہے۔ جو ختم نہ ہو۔ اور ایسا مددگار جو مشقت میں نہ ڈالے۔ جب

ڈرتے ہیں۔ ان کی امام بڑھا دیتا ہے۔ جب پیچھے ہوتے ہیں ان کو آگے کر دیتا ہے۔ ان کی بات سنی جاتی ہے۔ اور ان کی سفارش قبول کی جاتی ہے۔ اس نے مخلوق کی عقل و سمجھ سے بالا دنیا اور آخرت کا بغضہ ان کے حوالے کر دیا ہے۔ آسمانی کائنات میں "عظمیم" سردار کے نام سے پکارے جاتے ہیں۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جس نے علم سیکھا اور اس پر عمل کیا۔ وہ آسمانی کائنات میں "عظمیم" سردار کے نام سے پکارا گیا جس چیز میں اور جس چیز پر تم ہو۔ (ذرا) سوچو۔ پس اگر تم دیکھو۔ کہ وہ اشد تعالیٰ کی مرضی کے موافق ہے۔ تو اسے لازم پکڑو۔ اور اگر تم دیکھو۔ کہ وہ اشد تعالیٰ کی مرضی کے مخالف ہے تو اس کو چھوڑ دو۔ اپنے کھانے میں۔ اپنے پہنچنے میں۔ اپنے شادی کرنے میں۔ اپنی خاموشی میں۔ اپنی بات میں۔ اپنے چلنے میں اور اپنے ٹھہر نے میں پر ہیزگاری اختیار کرو۔

جو تمہارے پاس ہے اس کو چھپا د۔ پس اگر تمیں اس کی کسی دوسرے نے خردی ہے۔ اس کا بوجھہ تمہارے پر ہو گا۔ اور اگر تم نے اپنی طرف سے خردی ہے تو تمیں سزا ملے گی۔ پس ادب یہی ہے کہ خردی سے والے تمہارے سوا اور کوئی ہو۔ تم نہ ہو۔ ایک نیک وہ ہے جو اپنے ساحل کی عبادات گاہ میں اپنی آسمین کے سوراخ کے باطن میں سر مرائبہ میں یکھے اپنے پروردگار اعلیٰ سے ماںوس بیٹھا ہے۔ اس کو یاد کرتا ہے۔ جب اس کے پاس سے نیک انسانوں۔ جنزوں اور فرشتوں میں سے کوئی گزر نے والا گزرتا ہے۔ تو اس کو کھتا ہے۔ یہاں اشد تعالیٰ اور تمہاری اس سے محبت اور تمہاری اس کی یاد کی نعمت ہے۔ اے پاکباز۔ اے ایشار کرنے والے۔ اے پر ہیزگار۔

اے خبر دینے والے۔ اے اخلاص والے۔ اے احسان کیے گئے۔ اور وہ اس کی طرف اپنا سر بھی نہیں اٹھاتا۔ اور جو کچھ اس سے سنا۔ اس کا اپنے دل سے اعتبار بھی نہیں کرتا۔ جو یہاں بولتے ہیں۔ خرید و فروخت کرتے ہیں۔ وہ یہ یکے بعد دیگرے سنتا ہے۔ اور ایسے گویا اس نے یہ سنا ہی نہیں۔ اور اس کی مثال ایسی ہے کہ جب اس میں سے کوئی مخلوق کی طرف لوٹتا ہے تو دنیا کے شفا خانہ میں ان کے لیے معالج ہوتا ہے۔ اس کی دو ایساں فائدہ کرنے والی کام کی ہوتی ہیں۔ اور اس کا سرمه دلوں کی آنکھوں کا بہنا بند کر دیتا ہے اور اس کی بیماریاں دور کر دیتا ہے۔ وہ عافیت والا ہوتا ہے۔ اس سے عافیت چاہی جاتی ہے۔ زندہ ہوتا ہے۔ اس سے زندگی چاہی جاتی ہے۔ نور ہوتا ہے اور اس سے روشنی چاہی جاتی ہے۔ اس کا پیٹ بھرا جاتا ہے۔ پینا ہوتا ہے لیں اس سے سیرابی حاصل کی جاتی ہے۔ سفارش کرنے والا ہے اس کی سفارش قبول کی جاتی ہے۔ کہنے والا ہوتا ہے۔ اس کی بات مانی جاتی ہے۔ حکم دینے والا ہوتا ہے۔ اس کا حکم بجا لایا جاتا ہے۔ من کرنے والا ہوتا ہے۔ اس کا باز رکھنا مانا جاتا ہے۔ اپنے دلوں کی باتیں چھپاتے ہیں۔ اپنے معارف و علوم چھپاتے ہیں۔ ان کے دلوں کے دروازے ان کے پر در دگارِ اعلیٰ کے قرب کے ٹھکر کی طرف رات اور دن کھلے ہوتے ہوتے ہیں اور ان کے پاس دلوں کی مہماں کا گھر ہوتا ہے۔ اور ان کے دل رات اور دن حق تعالیٰ کے درود کی سماعت میں ہوتے ہیں اور دل جب درست ہوتا ہے تو وہ صحیح ہوتا ہے۔ سب کچھ جان لیتا ہے۔ اس سے پڑک نکلتا ہے۔ اور سب سے بڑھ جاتا ہے۔ سب نیکوں میں جیسے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا عصا جس میں اشد تعالیٰ

نے ان کے لیے ساری خوبیاں جمع کر دیں۔ کہتے ہیں کہ جو ربِ علیہ السلام  
نے اس کو بہشت کے پودوں میں سے لیا۔ اور اس کو حضرت موسیٰ علیہ السلام  
کے حوالہ کر دیا۔ جبکہ وہ فرعون کے (ڈر سے) بھاگے۔ اور کہتے ہیں کہ حضرت  
یعقوب علیہ السلام نے ان کے حوالہ کیا جنہوں نے اس کو ان کی طرف  
 منتقل کیا۔ اور ائمۃ تعالیٰ نے اس کو مخلوق کے لیے مجزہ بنادیا۔ اور ان  
کی (حضرت موسیٰ علیہ السلام) نبوت کے لیے طاقت اور صحت۔ اور ان  
کو وہ چیز جس کے ساتھ وہ خاص بھتا۔ اور دیگر چیزیں بخشیں۔ حضرت موسیٰ  
علیہ السلام جب تھک جاتے تو اپنے جانور کی طرح اس پر سوار ہو جاتے۔  
اور جب ان کو رکاوٹ ہوتی۔ جبھی پل بن جاتا۔ جس پر سے وہ گزر جاتے۔  
جب آپ کا دشمن آتا۔ ان کی طرف سے اس کا مقابلہ کرتا۔ ایک روز  
حضرت موسیٰ علیہ السلام ایک بیابان جنگل میں اکیلے سواتے پر دردگار کے  
بغیرِ دوست بکریاں چڑا رہے رہتے۔ چنانچہ نیند کا غلبہ ہوا۔ پس جب  
بیدار ہوتے تو عصا کے سر (لامٹی کی چوٹی پر) خون کا نشان دیکھا۔ سو آپ  
نے اپنے گرد تلاش کی تو ایک بڑا سا پر مرا پڑا دیکھا۔ جس پر آپ نے  
اس (عصا لامٹی) کا اپنے سے دور کرنے پر ائمۃ کا شکر کیا۔ اور جب آپ  
کو بھوک لگتی تو اس وقت وہ درخت بن جاتا۔ اور پھل لے آتا۔ اور وہ  
بقدرِ ضرورت کھا لیتے۔ اور جب آپ کو سورج کی دھوپ تنگ کرتی  
آپ اس کو اپنے پہلو میں چھوڑتے تو وہ ان کے لیے سایہ کرتا۔ اسی طرح  
یہ بندہ۔ جب اس کا دل صحیح ہو جاتا ہے اور اپنے پر دردگار اعلیٰ کے  
قابل ہو جاتا ہے تو ائمۃ تعالیٰ اس میں مخلوق کے لیے عام طور پر اور  
اس کے لیے خاص طور پر فائدہ رکھ دیتے ہیں۔ فائدہ خاص اور عام ہے۔

جو ظاہر ہے وہ مخلوق کے لیے ہے۔ اور جو چیزا ہو اے ہے اس کے لیے ہے۔ جو سامنے ہے مخلوق کے لیے ہے۔ اور جو چیزا ہو اے ہے اس کے لیے ہے۔ اور یہ بات۔ اول اس کا لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے۔ اور آخر اس کا تعریف و مذہب بھلائی برائی فائدہ و فوائد ایسے لوتا نے مخلوق کے آگے آنے اور ان کے پیچے ہٹنے کا برا برا ہونا ہے۔ اول کو صحیح کرنا کہ دوسرا بھی صحیح ہو جائے۔ جب تمہارا قدم پہلی سیڑھی پر نہ جا تو دوسرا کی طرف کیسے بڑھے گا۔ نیک اعمال کا دار و مدار ان کے خاتمہ پر ہی ہے۔ تمہارا قول لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) دعویٰ ہے پس دلیل کماں ہے۔ اور وہ حکم شریعت کو پکا کرنا اور ان کو ان کے حقوق دینے کے ساتھ تو حجید و اخلاص ہے۔ اور موحد کے پاس جو کچھ ہے اس کے لیے بادشاہ سے بہتر ہے اور شیطان کی طرف سے نہیں ہے۔ وہ اس سے روگردانی کرتا ہے اور اپنے دل سے اپنے پور دگار ہے اعلیٰ پر جما ہو اے ہے۔ حق تعالیٰ کے الٹ پھر اور کاموں کو خود میں دیکھتا ہے اور اس کی مخلوق جو قضا و قدر کے پچھاڑے ہیں دونوں کو دیکھتا ہے کہ کس طرح کھلتے اور دیکھتے ہیں۔

مخلوق کو نکر دی و عاجزی، بیماری و تنگیستی اور ذلت و موت کی آنکھ سے دیکھتا ہے۔ اس کے لیے نہ دوست ہے اور نہ دشمن اور نہ اس کے لیے کوئی دعا کرتا ہے۔ اور نہ اس کے لیے کوئی بد دعا کرتا ہے۔ جب پور دگار اعلیٰ کوئی شخص کے حق میں اس کو بد دعا کے لیے گویا کرتا ہے تو اس شخص کے لیے بد دعا کرتا ہے۔ اور اگر اس کو کوئی شخص کے حق میں دعا کے لیے گویا کرتا ہے تو اس شخص کے لیے دعا کرتا ہے۔ وہ حق تعالیٰ

کے امر و نبی (حکم اور منع) کے ماتحت ہے۔ دل اس کا ان فرشتوں کے  
ماتحت ہے جن کے حق میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے: یہم کو اس اللہ  
نے گویا کر دیا ہے جس نے ہر چیز کو گویا کیا ہے؟ اس طرح گویا ہوتا ہے  
جس طرح قیامت کے دن ہاتھ بیادی گویا ہوں گے۔ پس جب ان کو  
انہی میں کا کوئی سرزنش کرتا ہے۔ کہتے ہیں۔ ہمیں اس خدا نے گویا کر دیا ہے  
جس نے ہر چیز کو گویا کیا ہے۔ جو بندہ اس مقام تک پہنچ جاتا ہے۔ وہ  
اپنی ذات سے فانی ہو جاتا ہے اور اپنے پروردگارِ اعلیٰ کی ذات کے  
سامنے موجود ہوتا ہے۔ اے اللہ! ہمارے لیے ہماری دعاویں کو درست فرم  
دیجئے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے اور دوزخ کے عذاب  
سے بچائیں۔

### بیالیسویں مجلس :-

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ خرابی ہے  
اس شخص کے لیے جس نے اپنے کنبہ کو بھلانی کے سامنے چھوڑا۔ اور خود اپنے  
پروردگار کے سامنے براہی کے سامنے آیا۔ میں تمہارے میں سے بہت سے  
لوگوں کو اس طرح پر دیکھتا ہوں۔ روپے پیسے بد پر ہیزی کے سامنے جمع کرتے  
ہیں۔ اور ان کو اپنے بیوی بچوں کے لیے چھوڑ جاتے ہیں۔ ان کو ان کے  
حوالہ کرتے ہیں۔ اور حساب ان کے ذمہ ہوتا ہے۔ اور سیری دوسروں  
کے لیے ہوتی ہے اور غم ان کے لیے ہوتا ہے اور خوشی دوسروں کے لیے  
ہوتی ہے۔ اے دنیا کو دوسروں کے لیے چھوڑنے والو! اپنے نبی کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان سنو۔ ان کے لیے عرام مت چھوڑ۔ پس تم

اللہ تعالیٰ کی خدمت میں برائی۔ عذاب اور سزا کے ساتھ حاضر ہو۔ منافق اپنی اولاد کو اس مال کے حوالے کرتا ہے، جو اس نے اس کے لیے پیدا کیا۔ اور من اپنی اولاد کو اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے حوالہ کرتا ہے۔ اگر وہ دنیا اور جو کچھ اس میں ہے، کو پیدا کرتا۔ تو ان کو اس پیدا کو دہ کے حوالہ نہ کرتا۔ وہ بڑا ہے۔ اور اس نے جانا ہے کہ بہت سے لوگوں نے اپنی اولاد کو لوگوں کے چھوڑے ہوئے مال کے حوالہ کیا ہے۔ چنانچہ وہ ضمایع ہوئے۔ تنگست بنتے اور لوگوں سے اکتا گئے۔ اور جو کچھ انہوں نے چھوڑا تھا اس سے برکت اٹھ گئی۔ برکت اس لیے چلی گئی۔ کہ وہ (مال) بد پر ہیزی کے باوجود جمع کیا تھا اور اس لیے کہ انہوں نے اس پر اعتماد کیا تھا اور اپنی اولاد کو اس کے حوالہ کیا۔ جس کے لیے ان کو چھوڑا۔ اور اپنے پروردگارِ اعلیٰ کو بھول گئے۔ منافق مخلوق کا بندہ۔ روپے پیسے کا بندہ۔ زور۔ طاقت اور جھوٹ کا بندہ۔ مالداروں۔ بادشاہوں کا بندہ ہوتا ہے۔ اور بادشاہ اس کے دشمن ہوتے ہیں جو ان کو ان کے پروردگار کی طرف بلا تے۔ اور اس کے سامنے ان کو ذلیل کرے۔ اور ان کے سامنے اس چیز کو کھو لے جس میں وہ ہیں۔ ایمان والے تنگی میں، تکلیف میں، سختی میں، نرمی میں، نعمت میں، تنگستی میں اور محرومی میں۔ صحت میں۔ بیماری میں۔ غربتی میں۔ امیری میں۔ مخلوق کے رُخ کرنے میں اور ان کی بے رحمی میں اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے ساتھ قائم رہتے ہیں۔ اپنے تمام حالات میں ایک لمحہ کے لیے بھی اس کو اپنے دل سے دُور نہیں کرتے۔ تابعدار ہیں۔ حکمبدار ہیں۔ آرام پانے والے۔ راضی رہنے والے۔ موافق کرنے والے اور لڑائی چھکڑا کو چھوڑنے والے اور دور رہنے والے۔

یہیں۔ ان کو محض امر دنی ہی موافق آتی

ہے۔ اپنے تمام کارناموں میں قرآن و حدیث سے فتویٰ لو۔ جب تمیں اپنے دن کے معاملہ میں کوئی مشکل پیش آئے۔ تو تم کہو۔ اے قرآن تم کیا کہتے ہو۔ اے حدیث۔ تم کیا کہتی ہو۔ اے رسول صلی اللہ علیہ وسلم جنہوں نے بھیجنے والے کی راہ بتائی۔ آپ کیا فرماتے ہیں۔ جب تم نے ایسا کیا تو تمہاری مشکل حل ہو جائے گی۔ اور تمہاری تاریخی ختم ہو جائے گی۔ جب تمیں کسی چیز میں مشکل پیش آئے تو اس کے بارہ میں ظاہر میں شریعت والوں سے پوچھو۔ اور باطن میں اپنے دل سے پوچھو۔ اور اس میں جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض کو فرمایا۔ اپنے دل سے فتویٰ لو۔ کہ اس میں کیا چیز پھر تی ہے۔ اور اگر فتویٰ دینے والے تمیں فتویٰ دے چکے ہیں۔ تو لوگوں کے سامنے آؤ۔ ان سے فتویٰ لے۔ اور اگر وہ فتویٰ دیں۔ جو تم نے کیا۔ تو تمیں ظاہر کے مفتیوں سے فتویٰ لینے کے باوجود دھمکیوں۔ تمہارے دل اور دربانوں میں کیا پرداہ۔ پھر تم فرشتہ کے پاس جاؤ۔ کیا کہتا ہے۔ اور اگر ہوا فتح ہو۔ تو ہونا فتح بہت اچھی۔ اور اگر اس نے مخالفت کی۔ تو اپنی بات کے بغیر اس کی بات کی پابندی کرو۔ اگر تم مالک کا ہمیشہ ساتھ چاہتے ہو تو فرشتہ سے الگ ہو جاؤ۔ فرشتہ مالک سے پرداہ ہے۔ موجود صورت ہی مخلوق سے دلوں۔ باطنوں اور معنوں کے لیے قید ہے۔ جس سے اللہ تعالیٰ طریقی کیا ارادہ فرماتے ہیں اس کو قید کرتے ہیں۔ اور اس کو اس کے دل کے قدموں پر اپنے سامنے کھڑا کر لیتے ہیں۔ اور اس کے لیے دوپر پیدا فرمادیتے ہیں۔ جن کے ذریعہ ان کے علم کی ہوڑا میں اڑتا ہے۔ پھر اس کے قرب کے بزرخ میں پناہ لیتا ہے اور باوجود اس کے اس پر رعب ڈالتا ہے۔ اور مطلب اور غرور جس میں وہ لگا ہے۔ کے چھوڑنے میں غیرت کے ہاتھ کی نجات ہے۔ اگرچہ

جو کچھ دہاں ہے۔ اس کو جاننے کے بعد اس کا بازو دکوتا ہی کرے۔ اور اس کو اس کی معرفت سے روکے جب تک بندہ دنیا میں رہتا ہے اس کے لیے ڈر اور غرور کا چھوڑنا ضروری ہے۔ اور اگر کسی حالت کو پہنچ گیا پہنچ جائے۔ اس واسطے کو دنیا تغیرت و تبدیلی کا گھر ہے اور آخرت اقاومت کا گھر ہے۔ اس میں نہ تغیرت ہے نہ تبدیلی۔ خدا ہی تمہاری۔ دل کی رسائی کا دعویٰ کرتے ہو۔ حالاً تکہ وہ دروازوں اور بند ستوں کے پیچے بیڑی اور بوجھ میں قید پڑا ہے۔

کھرے کھوٹے کے لیے دوسرے کے پاس جاؤ۔ کسی چیز کے ساتھ تمہارے لیے درست نہیں۔ اور اگر تم اس لیے آؤ۔ کہ میرے سے کھرے کھوٹے کی پرکھ کرا لو تو تم مت آؤ۔ اس واسطے کو مشقت اٹھاؤ گے اور میں تمہارے سے تمہاری کھوٹی پوچھی نہ لوں گا۔ اور اگر تم اس لیے آؤ۔ کہ میں تمہارا سونا رکھ لوں۔ اور شبہ۔ چاندی اور تانہ سے نکال دوں۔ کیا تمیں معلوم نہیں کہ اندوائے تو صراف ہوتے ہیں۔ دین کے مال کی پرکھ کرتے ہیں۔ اور اچھے اور خراب ہیں اور جو اندوائے کے لیے ہے۔ اور جو مخلوق کے لیے ہے۔ میں فرق کر دیتے ہیں۔ اندوائے پیغام دینے لیئے داۓ دوست دعائیج عمل کرنے داۓ اور ہاتھ کی محنت کرنے داۓ ہوتے ہیں۔ اور سب اپنے پر دردگار اعلیٰ کا لحاظ کرتے ہیں۔

اے لوگو! اپنے پر دردگار اعلیٰ کو جواب دو۔ اور اس کو اس کی مخلوق کے بارہ میں جواب دو۔ اس کو جواب دو۔ اور مخلوق کو اس کی راہ بتاؤ۔ تاکہ تمہارے ساتھ اس کو جواب دے۔ اس سے غافل رہنے والوں کو یاد دلاؤ۔ ان کو ان پر اس کے احسان یاد دلاؤ۔ تاکہ تم اس سے محبت

کر د۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد علیہ السلام کو حکم فرمایا۔ اے داؤد ! مجھے میری مخلوق کا پیارا بنا دو۔ حالانکہ جس کے لیے چاہتا ہے۔ اس کی محبت کا علم اس کو پہلے سے ہو چکا ہوتا ہے۔ اور جو اس سے پیار کرتا ہے اس کا علم بھی اس کو پہلے سے ہو چکا ہے۔ پھر حضرت داؤد علیہ السلام کو خود کو اپنی مخلوق کا پیارا بنا دینے کا حکم دیا۔ تاکہ متمارے لیے علم قدیم ظاہر ہو جائے جب تم تھیں اندھیرے گھر میں ہوتے ہو۔ اور تمہارے پاس چھماق اور رگڑ ہوتی ہے۔ اور تم رگڑتے ہو۔ کیا آگ ظاہر نہیں ہوتی۔ جو اس چھماق میں پہلے سے بھی۔ لیکن رگڑنے اس کو ظاہر کر دیا۔ اسی طرح سے حق تعالیٰ کی تکلیفیں مخلوق کے بارہ میں علم قدیم کو ظاہر اور بیان کر دیتی ہیں۔ امر و نبی نیک بندے کو گنگا رنگ بندے سے علیحدہ کر دیتے ہیں اور پورا کرنے والے کی تکلیف کی کوشش بھی امر و نبی ہے۔ پورا دینے والا مقرر و صن بُرے مقرر و صن سے بچانا جاتا ہے۔ پہلے زمانہ میں برائی والے حخوڑے سے بچتے اور وہ آج حخوڑوں سے بھی حخوڑے ہیں۔ مومن اللہ تعالیٰ سے محبت ہی کرتا ہے۔ اگرچہ اس کی آزمائش کرے۔ اور اگرچہ اس کا کھانا۔ پینا۔ پیننا۔ عزت پانا۔ صحیح رہنا کم کر دے۔ اور اس سے مخلوق کو دور کر دے۔ اور اس کے دروازہ سے بھاگتا نہیں۔ بلکہ اس کی دہلیز سے چھڑا رہتا ہے۔ جب دوسرا سے کو دیتا ہے اور اس کو محروم رکھتا ہے۔ تو نہ وحشت کھاتا ہے اور نہ اعتراض کرتا ہے۔ اگر اس کو دیتا ہے۔ شکر کرتا ہے۔ اور اگر روک لیتا ہے صبر کرتا ہے۔ اس کا مقصود بخشش نہیں ہے۔ اس کا مقصود اس کو دیکھنا۔ اس کی نزدیکی اور اس کے ہاں جانا ہے۔ اے جھوٹو ! سچا سچے کو لوٹاتا نہیں اور مصیبت پر مظاہرہ نہیں کرتا۔ بغیر جھوٹ۔ قول عمل۔ دعویٰ اور دلیل کے

پس کو دیکھتا ہے۔ اپنے محبوب سے سیدھے جسے تیردیں کی بنار پر پلٹتا ہے۔ نہیں۔ بلکہ اپنے سینے پر لیتا ہے۔ کسی چیز کی محبت انہا اور بہرہ بنادیتی ہے جو کوئی اپنی مانگی چیز کو جان لیتا ہے۔ اس پر خرچ کرتا ہے۔ آسان ہو جاتا ہے۔ سچا پیار کرنے والا۔ اپنے محبوب کی تلاش میں ہمیشہ خطرات میں گھس جاتا ہے۔ اگر اس کے سامنے آگ ہو۔ اس میں گھس جاتا ہے۔ ایسی چیز سے بھر جاتا ہے۔ جس پر دوسرا جسارت نہیں کرتا ہے۔ اس کا پس اس کو اس مصیبت پر ابھار دیتا ہے۔ جس سے پسے اور جھوٹے میں تمیز ہو جاتی ہے۔ ایک بزرگ نے کیا اچھی بات کہی ہے کہ دوست دشمن سے رضا مندگی میں نہیں ناراضگی میں ظاہر ہوتا ہے۔ مصیبتوں اور تکلیفوں میں ایمان والیقان اور علم و معرفت ظاہر ہو جاتی ہے۔ مغزا اور چھلکا میں تمیز ہو جاتی ہے۔ اس میں جو موافق ہو۔ مغزا ہے۔ اور جو اس میں لڑائی جھکڑا کرے۔ چھلکا ہے۔ اپنے پروردگارِ اعلیٰ سے موافقت کرنے والا مخلوق کو اپنے دل سے نکال دیتا ہے۔ پس مغزا بغیر چھلکارہ جاتا ہے جس سے یقین کی آنکھ سے اپنی توحید و توکل، عقیدت و ارادت کو مضبوط کیا۔ وہ اللہ تعالیٰ کے راستہ سے ہے۔ اور نہ اس کے دروازہ سے بھاگتا ہے۔ پایہ صدق و استقامت پر محبوب خدا بنارہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ والے آرزو کرتے ہیں۔ کہ نہ دنیا و آخرت کو۔ نہ انسانوں کو۔ نہ جنزوں کو اور نہ فرشتوں کو دیکھیں۔ آرزو کرتے ہیں کہ اپنی آنکھوں سے کسی کو نہ دیکھیں۔ اور نہ کسی کی آنکھیں ان کو دیکھیں۔ جیسے کہ محب جب وہ اپنے محبوب کو پال لیتا ہے۔ پسند کرتا ہے۔ کہ نہ اس کی تہائی کی دیواریں دیکھیں اور نہ اس کے گھر کی اینٹیں۔ چاہتا ہے۔ نہ اس کو

لکھنگی کرنے والی دیکھے اور نہ جننے والی۔ اور دل کے سوا اسی سے پیار  
 کرتے ہیں۔ اسی کی رضاہمتدگی چاہتے ہیں۔ نہ دنیا و آخرت۔ نہ دین و بخشش۔  
 نہ تعریف و تاہش۔ اور یہ نایاب سے بھی نایاب چیز ہے۔ تم اپنی جانوں۔  
 اپنے مزوں۔ اپنی لذتوں کو پسند کرتے ہو۔ اور اس کا چہرہ تو تم سے چھپا ہے  
 اس وقت تم کامیاب نہ ہو گے۔ اور اپنے پروردگارِ اعلیٰ کی نزدیکی کامنہ نہ  
 دیکھو گے۔ کھانے۔ پینے۔ پہنچنے اور شادی کرنے کا لکھنا فکر کرتے ہو۔ تم زیادہ  
 اسی کی بات کرتے ہو۔ یہاں تک کہ اپنی مسجد دل میں اپنے بیٹھتے وقت۔  
 وہ تمہارے حق تعالیٰ کو یاد کرنے کے لگھر ہیں۔ مسجدیں اللہ تعالیٰ کو  
 یاد کرنے والوں سے خوش ہوتی ہیں۔ اور غیر اللہ کو یاد کرنے والوں سے  
 بیزار ہوتی ہیں۔ سب سے زیادہ تم بھوک اور تسلگستی سے ڈرتے ہو اگر  
 تم کو یقین ہوتا۔ اس قسم کی چیزوں کو نہ سوچتے۔ تم اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے  
 ارادہ کے موافق ہیں جاؤ۔ اگرچہ تمہیں بھوک کا رکھے۔ چنانچہ اپنے دل کی  
 خوشی سے صبر کرو۔ اگر تمہارا پیٹ بھر دے۔ تو اس کا شکر کرو۔ وہ تمہاری  
 بہتری کو خوب جانتا ہے۔ اس کے ہاں بخوبی اور بھی نہیں ہے۔ قصہ بیان  
 کرتے ہیں کہ ستر نبی علیم السلام ملتزم اور مقام کے درمیان محفوظ ہیں۔  
 جن کو بھوک اور چیڑیوں نے مار ڈالا۔ اس واسطے نہیں۔ کہ اس کے پاس  
 کوئی ایسی چیز نہ تھی۔ جس سے ان کا پیٹ بھرتا۔ بلکہ اس نے ایسا پسند کیا۔  
 اور ان سے اس پر راضی ہوا۔ یہ ان سے ان کو بلند کرنے کے لیے کیا۔ نہ  
 کہ ان کو بے عزت کرنے کے لیے۔ بلکہ اس لیے کہ دنیا اس کے سامنے بیچ ہے۔  
 اس واسطے بندہ جب مخلوق میں سے اس کے سوا دوسرے کا ارادہ کرتا  
 ہے۔ تو اس سے اپنا ارادہ ہٹا دیتا ہے۔ اور اس کے اور چیزوں کے درمیان

پر دہ کر دیتا ہے تاکہ اس کی طبیعت کی آگل دب اور بچ جائے۔ اور اس کی روح دنیا کے مقام پر منتقل ہو جائے۔ اور اس آخرت کا شوق رکھے۔ جس میں اس کا پروردگار اعلیٰ ہے۔ چنانچہ وہ موت کی آرزو کرتا ہے۔ تاکہ اپنے پروردگار اعلیٰ کے ساتھ تھا ہو جائے۔ زیادہ غالب اور عام یہی ہے اور ہر نادر ہے۔ پس وہ اس کی مخلوق میں سے گنتی کے لوگ ہیں۔ دوسرا معنی کے اعتبار سے گنتی اور شمار سے باہر ہیں۔ ان کو ایسے کام کے لیے پیدا کیا۔ جس کو وہ جانتا ہے۔ صحبت۔ نیابت۔ سعادت۔ اور اس کی طرف مخلوق کی دلالت کے لیے۔ ان کو مشرق۔ مغرب اور سمندر میں چھپاتا ہے۔ مخلوق سے اپنی زبانوں سے مخاطب ہوتے ہیں۔ ان کو اپنا ناسب بنایا ہے۔ پس وہ نہ زندگی کی آرزو کرتے ہیں نہ موت کی۔ اس میں وہ اپنے ارادہ سے خالی ہیں۔ ان کا ارادہ موقوف ہو گیا اور ان کے دل مطہن ہو گئے۔ اور خواہشاتِ نفسانی ختم ہو گئیں۔ ان کی طبیعتوں کی آگ بچ گئی۔ اور ان کو ان کے شیطانوں سے دور کر دیا۔ اور دنیا ان کے لیے ذیل ہو گئی۔ اور اس کو ان پر کوئی اختیار نہ رہا۔ اور یہ اس لیے کہ یہ ہر نادر سے بھی نادر ہے۔

حق تعالیٰ کے محبوب ہیں۔ اور اس کی مخلوق میں سے اس کی محبت کرنے والے ہیں۔ اے لوگو! تم محبت کرنے والے نہ ہو تو محبت کرنے والوں کی خدمت کرو۔ اور محبت کرنے والوں کے قریب ہو جاؤ۔ محبت کرنے والوں کو محبت کرو۔ محبت کرنے والوں سے حسین طن رکھو۔ ایک پوچھنے والے نے اس کو پوچھا۔ تم پہلی بار محبت کو اضطراری پاتے ہو کہ اختیاری۔ فرمایا۔ گنتی کے لوگ ہیں کہ حق تعالیٰ ان کی طرف نظر کرتے ہیں تو ان سے محبت کرتے ہیں۔ اور ان کو ایک لمحہ میں ایک چیز سے دوسری چیز کی طرف نقل کرتے

ہیں۔ جو محبت ان سے ایک گھٹی کرتے ہیں۔ سالوں کے بعد ان سے محبت زیادہ نہیں ہوتی۔ پس وہ ان سے طور ضرورت محبت کرتے ہیں۔ دیکھتے ہیں کہ جو نعمتیں ان کے پاس ہیں اسی کی طرف سے ہیں۔ نہ کہ دوسرے کی طرف سے۔ وہ اس کی اپنے لیے مہربانی، پروارش اور بخشش دیکھتے ہیں۔ پس ان سے بلا تاخیر تقدیم۔ بغیر درجہ بندی اور بغیر وقت گزاری محبت کرتے ہیں اور جہنوں نے پسند کیا ہے کہ محبت کرنے والے اللہ تعالیٰ کو اس کی ساری مخلوق پر تربیح دیتے ہیں۔ پھر دنیا اور آخرت پر تربیح دیتے ہیں۔ حرام اور شبہ والی چیزوں کو چھوڑتے ہیں۔ حلال چیزوں کی کمی کرتے ہیں۔ اور موجودہ کو تربیح دیتے ہیں۔ لحاف۔ بستر۔ نیند اور چین کو چھوڑتے ہیں۔ «اور ان کی کروٹیں سونے کی جگہ سے جدا رہتی ہیں۔» نہ ان کی رات رات ہے اور نہ ان کا دن دن ہے۔ کہتے ہیں۔ ہمارے معبدوں، ہم نے سب کو اپنے دلوں کے پس پشت چھوڑا۔ اور ہم آپ کی طرف جلدی چلے آئے۔ تاکہ آپ راضی ہوں۔ اپنے دلوں کے قدموں سے اس کی طرف چلتے ہیں۔ اور کبھی اپنے باطن کے قدموں سے۔ کبھی اپنی ارادت کے قدموں سے۔ کبھی اپنی بہت کے قدموں سے۔ کبھی اپنی سچائی کے قدموں سے۔ کبھی اپنے محبت کے قدموں سے۔ کبھی اپنے شوق کے قدموں سے۔ کبھی اپنی عاجزی انسکاری کے قدموں سے۔ کبھی اپنے ڈر کے قدموں سے۔ اور کبھی اپنی امید کے قدموں سے۔ یہ سب کچھ اس کی محبت اور اس کی ملاقات کے شوق کی پینا پر ہے۔ اے پوچھنے والے! کیا تم ان میں سے ہو۔ جو اللہ تعالیٰ سے انصراری اور اختیاری طور پر محبت کرتا ہے۔ سو اگر نہ یہ ہے۔ اور نہ وہ ہے تو خاموش ہو جاؤ۔ اور اسلام کی درستگی میں لگ جاؤ۔ کاش

کہ تمہارا اسلام و ایمان درست ہو جاتا۔ کاش تم آج یا کل کافروں اور منافقوں کے گروہ سے نکل جاتے۔ کاش کہ تم مخلوق اور اسباب سے شرک کرنے والوں اور حق تعالیٰ سے بڑے جھگڑے نے والوں کی مجلس سے اٹھ کھڑے ہوئے۔

تم تو بہ کروز اور بادشاہوں کے خزانوں اور بھیڈوں کے پیچے نہ پڑو۔ حضرت شیخ حماد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے جس نے اپنی قدر نہ پہچانی۔ اس کو قدروں نے اس کی قدر پہچنوا دی۔ اپنے قدر کا انکار کرنے کی بجائے اپنی قدر کو مان لینا تمہارے لیے زیادہ بہتر ہے۔ چونکہ جاہل اپنی قدر سے اور دوسرے کی قدر سے جاہل ہوتا ہے۔ اے اللہ! ہمیں دعوے کرنے والے جھوٹے جاہلوں میں سے مت کیجئے۔ اے اللہ! ہمیں اپنے مخلوق کے خواص میں سے بنائیئے۔ اور ہمیں دنیا میں اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوسرے کے عذاب سے بچائیئے۔

### تینساالیسویں مجلس :-

تمہارے میں توحید کتنی کم ہے۔ اس اللہ تعالیٰ کی رضا مندگی کتنی کم ہے۔ الہ اما شمار۔ اللہ کوئی ہی بھیاری ہوگی۔ جس میں جھگڑا اور عصہ نہ ہو۔ تمہارا اس بہ اور مخلوق سے شرک کرنا کتنا زیادہ ہے۔ تم نے فلاں فلاں کو اللہ تعالیٰ کے علاوہ رب بنارکھا ہے۔ جن کی طرف نقصان و نفع۔ اور دینے اور روکنے کو منسوب کرتے ہو۔ ایسا مت کرو۔ اپنے پروردگار پر اعلیٰ کی طرف رجوع کرو۔ اپنے دلوں کو اس کے لیے فارغ کرو۔ اس کے سامنے گٹھ کراؤ۔ اور اس سے اپنی حاجتیں مانگو۔ اپنی مشکلات میں رجوع کرو۔ تمہارے لیے دوسرا دروازہ نہیں۔ سارے دروازے بند پڑے ہیں۔ اس کے

سامنہ خالی جگہوں میں تھنا ہو جاؤ۔ اس سے باقیں کھد۔ اس کو اپنے ایمان کی زبانوں سے مخاطب کرو۔ تمہارے میں سے ہر ایک کو جب اس کے لگھر والے سو جائیں اور مخلوق کی آوازیں خاموش ہو جائیں۔ چاہیئے کہ پاکی حاصل کرے۔ اور اپنی پیشانی کو زمین پر رکھے۔ اور توہہ کرے۔ اور مذہر تکرے۔ اور اپنے گناہوں کا اعتراف کرے۔ اور اس کی عطا کے پیچھے ہو جائے اور اپنی حاجتیں مانگے۔ اور اس سے ہر اس چیز کا شکوہ کرے جس سے اپنا دل تنگ پاتا ہے۔ وہ تمہارا پر دردگار بار اعلیٰ ہے۔ دوسرا نہیں۔ اور تمہارا معبود ہے۔ دوسرا نہیں۔ تمہاری خرابی۔ اس کی مصیبتوں کے تیر دل کی وجہ سے مت بجا گو۔ تمہارے میں سے جو آگے ہوتے ہیں۔ ان سے تکلیف۔ تملکی سختی اور فرمی کا معاملہ کرتا ہے۔ تاکہ اس کو بچان لیں۔ اور اس کا شکر کریں۔ اور اس کے ساتھ صبر کریں۔ اور اس سے توہہ کریں۔ مزاییں سونے والوں کے لیے ہوتی ہیں اور بدلتے مومن دشمنی لوگوں کے لیے ہوتے ہیں۔ اور دل بے نیکوں۔ یقین کرنے والوں بتائید کرنے والوں اور سچوں کے لیے ہوتے ہیں۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ہمارے نبیوں کے گروہ کو لوگوں سے زیادہ مصیبتوں درپیش ہوتی ہیں۔ پھر ان جیسوں کو۔ پس ان ایسوں کو مومن کی جب آزمائش ہوتی ہے۔ صبر کرتا ہے۔ اور اپنی مصیبتوں کو لوگوں سے چھپاتا ہے۔ اور ان سے شکایت نہیں کرتا۔ اسی لیے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ مومن کی خوشی اس کے چہرہ کی خوشی ہوتی ہے اور اس کا غم اس کے دل میں ہوتا ہے۔ لوگوں سے خوشی سے ملاقات کرتا ہے۔ بیہاں تک کہ ان کو خبر نہیں ہوتی کہ اس کے دل میں کیا ہے۔ (اللہ و ایمان دالے) اپنے باطن کے خزانوں کو چھپاتے ہیں۔ اپنے دلوں کی عادت پر چلتے ہیں۔ علم دلوں کی

عادت ہے اور ڈر جانوں کی خصلت ہے۔ غم دلوں پر حکمتوں اور رازوں کو  
برسانے والا بادل ہے۔ تم غم اور شکستگی پر صبر کیوں نہیں کرتے ہو۔ حالانکہ اللہ  
تعالیٰ نے ایک جگہ ارشاد فرمایا ہے۔ میں اس کے پاس ہوں جن کے دل  
میری دھری سے ٹوٹے ہوتے ہیں۔ جب (دل) دوری سے ٹوٹے ہیں، تو نزدیکی  
کے جوڑنے والا آتا ہے۔ ان کو جوڑتا ہے۔ جب مخلوق سے دھشت محسوس  
کرتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی طرف سے محبت آتی ہے۔ جان کو مانوس کرتی  
ہے جب مخلوق سے دھشت محسوس کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے قرب  
سے مانوس ہوتے ہیں۔ جتنا دنیا میں ان کو غم رہتا ہے اتنی آخرت میں ان  
کو خوشی ہوتی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایسے بڑے غم اور ہمیشگی فکر والے  
نکھلے گویا کسی بات کرنے والے اور پکارنے والے کی طرف کان لگاتے ہیں۔  
جان سے بات کرتا ہے اور انہیں پکارتا ہے۔ اور اسی طرح ان کی وصیت  
والے۔ ان کے پیچھے والے۔ ان کی نیابت والے۔ اور ان کے وارث اپنے  
بڑے غم کو اور ہمیشگی فکر میں ہیں۔ ان کے افعال کی کس طرح پیروی نہ کریں۔  
جبکہ وہ ان کی جگہ کھڑے ہیں۔ ان کا کھانا کھاتے ہیں۔ ان کا پانی پیتے ہیں۔  
اور ان کے گھوڑوں پر سواری کرتے ہیں۔ ان کی تلواروں اور ان کے تیروں  
سے لڑتے ہیں۔ اللہ والے انبیاء، علیہم السلام کے احوال و مقامات کے  
وارث ہوتے ہیں۔ نہ کہ ان کے ناموں اور خطابوں کے۔ اور ان حضوریتوں  
کے جان کے لیے تھیں۔ اور اولیاء و ابدال کی فضیلیتیں گنی چنی ہوتی ہیں۔  
نہ بڑھتی ہیں، نہ گھٹتی ہیں۔ چنانچہ ان میں سے بعض وہ ہیں جن کی بات ان  
کی عمر کے پہلے حصہ میں ظاہر ہوتی ہے۔ اور بعض وہ ہیں جن کی بات عمر کے  
آخری حصہ میں ظاہر ہوتی ہے۔ ان کے حالات المٹنے پلٹتے رہتے ہیں۔ اور

وہ علم الہی میں اہل تعالیٰ کا دلی ہوتا ہے۔ اور عصمت ہدایت اور دلایت کے لیے شرط نہیں ہے۔ ایمیاہ علیم السلام کے بعد عصمت نہیں ہے عصمت ان کی خصوصیتوں میں سے ہے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے آپ نے فرمایا کہ جب اہل تعالیٰ کے دلیوں میں کوئی دلی نافرمانی کرتا ہے فرشتہ دیکھتے ہیں اور ایک دوسرے سے کہتے ہیں۔ اہل تعالیٰ کے دلی کو دیکھو، کس طرح نافرمانی کرتا ہے۔ اس کی نافرمانی۔ دوری اور نفاق سے تجہب نہیں کرتے۔ پونکہ دہ جانتے ہیں کہ چند دنوں کے بعد وہ دوست پیارا، نزدیکی، محترم، پاک، سفارشی، دوست اور دارث ہونے والے۔ اے منافق! نہیں اس بات کا کیا سنا۔ نکل جاؤ۔ تم اہل تعالیٰ کے دشمن ہو۔ اور اس کے رسول کے اور اس کے سارے انبیاء و اولیاء، علیم السلام کے دشمن ہو۔ اگر اہل تعالیٰ سے شرم نہ ہوتی تو میں اترتا اور نہیں گردن سے پکڑتا۔ اور نہیں نکال دیتا۔ ہر وہ چیز جس میں تم لگے ہو، ہو سے اے لوگو! عمل کرو۔ اخلاص اختیار کرو۔ خود پسندی میں نہ پڑو۔ اور ان اعمال سے اپنے پروردگار اعلیٰ پر احسان نہ کرو۔ جن کے کرنے کی اس نے نہیں توفیق دی۔ خود پسند جاہل ہوتا ہے۔ احسان کرنے والا جاہل ہوتا ہے۔ اور مخلوق پر بڑائی جہانے والا جاہل ہوتا ہے۔ تو اضع رحمان کی طرف سے اور تکبیر شیطان کی طرف سے ہوتا ہے۔ سب سے پہلا مبتکر الہیں بھا۔ جس پر لعنت ہوئی۔ جس سے بیزاری ہوئی۔ جو محروم ہوا۔ اگر عاجزی و انکساری اونچا درجہ نہ ہوتی۔ تو اس سے ان کی خوبی بیان نہ ہوتی۔ جن سے وہ محبت کرتا ہے اور جو اس سے محبت کرتے ہیں۔ اے ایمان والو! تم میں سے جو کوئی اپنے دین سے بھرے گا۔ تو عنقریب اہل تعالیٰ

ایک ایسی قوم لائے گا۔ جن کو ائمہ چاہتا ہے۔ اور وہ اس کو چاہتے ہیں۔  
 مسلمانوں پر نرم دل ہیں اور کافروں پر زبردست ہیں ۲  
 ایمان والے موننوں کے لیے عاجزی اختیار کرتے ہیں اور کافروں  
 کے لیے سخت ہوتے ہیں۔ موننوں کے لیے ان کی عاجزی عبادت ہے۔  
 مونن لوگوں پر بڑائی نہیں جاتا۔ بلکہ ان کیلئے عاجزی اختیار کرتا ہے۔ اپنی عاجزی اخشاری  
 سے اپنا حال چھپائے رکھتا ہے۔ وہ بادشاہ سے اس کے گھر میں قریب ہے۔  
 پس جب غلاموں کے فیشن میں اس کے ساتھ نکلتا ہے۔ یہاں تک کہ اس  
 کے دوستوں میں سے ایک کو معلوم نہ ہو۔ تو وزیر کے یہ شایاں شان نہیں  
 کہ اس پر بڑائی جلتا۔ اور اس کو نکالے۔ اور کہ۔ بادشاہ میرے سے  
 مسکراتا ہے۔ بلکہ وہ تو اپنی ذات سے مسکراتا ہے۔ اور اپنا کام کرتا ہے۔ اور  
 ظاہر کرتا ہے۔ جو اس کے ساتھ ہے۔ اس کا ایک غلام ہے۔ اور اس کو  
 ڈھانپتا اور چھپاتا ہے۔ تم ان کے حالات نہیں جانتے۔ نہ ان کے فرمازوں  
 کو مانتے ہو۔ تمہارا مخلوق کے ساتھ کھڑا ہونا ان سے تمہارا پہ دہ ہے۔  
 دنیا میں مرتبہ کی خواہش اور سرداری کی چاہت ان سے تمہارے پر دے  
 ہیں۔ اگر تمہیں ان کی طلب ہوتی۔ تم ان کو دیجھتے۔ ان کی بات پر قناعت  
 کرتے۔ بُلصیبی تمہاری۔ تم ان کے پاس حاضر نہیں ہوتے۔ جو اپنے علم پر  
 عمل کرتے ہیں۔ ان کی طرح۔ جو پیاس بجھنے پر پیتے ہیں۔ چنانچہ شراب (پینا)  
 تمہارے پر عمل نہیں کرتی۔ عمل کے اعتبار سے سب عامی ہیں۔ ان میں ایک  
 عامی وہ ہے۔ جو اپنے علم پر عمل نہیں کرتا ہے۔ اگر پہ اس نے سائے علوم  
 یاد کیے ہیں۔ جو کوئی ائمہ تعالیٰ کو نہیں پہچانتا۔ وہ عامی ہے۔ جو کوئی  
 ائمہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے اور اس سے امید نہیں رکھتا۔ وہ عامی ہے۔

اور جو کوئی اپنی خلوت و جلوت میں اس سے رائیتہ تعالیٰ (ذر تا نہیں  
 ہے۔ وہ عامی ہے۔ تمہارے حالات میرے ہاں سورج کی طرح روشن  
 ہیں۔ تم راہ نہیں پاتے۔ تم بچے ہو۔ اپنے مزے چاہتے ہو۔ تم مخلوق کے  
 غلام ہو۔ تم اس کی دین اور روک کے غلام ہو۔ اس کی تعریف اور مذمت  
 کے غلام ہو۔ میرے پر چھپو نہیں۔ میرے ہاں کوئی شک باقی نہیں ہے۔ مگر  
 کا اندر یا ہر میرے نزدیک ایک ہے۔ جو کچھ بھی تمہارے ارادہ میں ہوتا  
 ہے۔ اس کا تمہارے پھرول پر اثر ہوتا ہے۔ اور وہ اس پر اس کی طرف  
 سے نشانی ہوتی ہے۔ پاک ہے۔ وہ ذات جس نے مجھے تمہارے سامنے  
 کھڑا کر دیا ہے۔ اور تمہارے سے بات کر اکر میری آزمائش کی ہے۔ بلاشبہ  
 مجھے تمہارے سے۔ اپنی ذات سے اور اپنے نصیبوں سے رغبت نہیں  
 ہے۔ نہ کھاتا ہوں۔ نہ پیتا ہوں۔ نہ شادی کرتا ہوں۔ اور نہ (میں اس میں  
 کوئی بات) دیکھتا ہوں۔ تمہارے سے ایک طرف کھڑا کر دیا گیا ہوں۔ اور  
 بات کے بغیر اشارہ سے ڈھانپ دیا گیا ہوں۔ میں منافقوں۔ نافرمانوں  
 اور مشرکوں کو دیکھنا پسند نہیں کرتا۔ اور نہ ہی مجھے ان سے کوئی ضرورت  
 ہے۔ وہ بیمار ہیں۔ اور میں نے ان کا علاج شروع کر دیا ہے۔ مومن  
 ایمان سے بھرا ہوتا ہے۔ اس کو قدرت نہیں ہوتی کہ ان میں سے کسی کو  
 دیکھ۔ اور اس کو ایک لمحہ کے لیے برداشت کرے۔ جب کسی منافق۔  
 نافرمان اور مشرک کو دیکھتا ہے۔ غصہ آتا ہے۔ اور اگر اس کا بس چلے۔  
 اس کو مار ڈالے۔ ایک بزرگ بختے۔ جب کسی کافر کو دیکھتے۔ غصہ ہوتے۔  
 اور اپنے غصہ کی زیادتی کی وجہ سے زمین پر گر پڑتے۔ اگر ان کی یہ  
 بات امتنہ تعالیٰ کی غیرت اور اس کی نافرمانی کی شدت کی بنا پر پوری

ہوتی ہے تو اس کے بندوں میں سے کوئی بندہ کیسے کفر کرتا ہے۔ اور اس میں شک نہیں کہ وہ مبتدی تھے۔ اس لیے کہ شروع کمزور ہوتا ہے اور اس تھا مضبوط ہوتی ہے۔ ایک بزرگ سے منقول ہے۔ فرمایا۔ منافق کے سامنے اس عارف کے سوا کوئی نہیں ہبستا۔ جس کا علم زیادہ ہو۔ اس کی تدبیر اچھی ہو۔ اور اس کا علاج بھرے۔ چنانچہ وہ اس کے سامنے مسکرا تا ہے۔ یاں میرے پاس نہ تاری دوا ہے۔ زیادتی کرنے والے سے اچھی بات کرتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کو اپنی جانب کر لیتا ہے۔ اور اس کو اپنے ساتھ لگایتا ہے۔ یہاں تک کہ اس سے مانوس ہو جاتا ہے۔ جب اس پر گرفت ہو جاتی ہے۔ اس کی مرض کا علاج کرتا ہے۔ اس کے سامنے اسلام اور ایمان پیش کرتا ہے۔ اس کے سامنے دونوں کی بات اور دونوں کی خوبی بیان کرتا ہے۔ اس کے سامنے اس کے پروردگار اعلیٰ کی بات پیش کرتا ہے۔ اور اس کو اس کے ساتھ صلح کی صفائح دیتا ہے۔ چنانچہ دن کے بعد جو دن آتا ہے اس کا کفر۔ اس کا نفاق اور اس کی نافرمانی کم ہوتی ہے۔ اس کے دل کی بیماری گھٹتی ہے۔ اور اس کی ذات اصلاح پذیر ہوتی ہے۔ اور اس کا خاہر اور باطن بغیر دشمنی۔ بغیر رطانی جھگٹا۔ بغیر عیب دیئے اور بغیر مارے اصلاح پذیر ہوتا ہے۔ حضرت علیسی بن مریم۔ اور حضرت یحییٰ بن زکریا علیہما السلام جنگل میں پھرتے تھے۔ جب ان کی رات پڑی۔ حضرت یحییٰ علیہ السلام ایمان والوں کے گاؤں چلے گئے۔ تاکہ ان کو جگائیں۔ ان کو ڈرایتیں۔ اور ان کا ہاتھ پکڑ کر ان کے پروردگار اعلیٰ کے دروازہ پر لے جائیں۔ وہ یحییٰ علیہ السلام تھے۔ جو ایمان والوں کے درمیان نماز روزہ کرنا چاہتے تھے۔ اور وہ لوگوں کو حق تعالیٰ کی طرف بلانا چاہتے تھے۔

عارف کی سوچ اور اس کی عبادت مخلوق کو ایش کی طرف بلانا ہوتی ہے۔ وہ ہمیشہ ایش تعالیٰ کے ساتھ اس طور سے رہتا ہے۔ مسلمان ہوتا ہے۔ اور مون ہوتا ہے۔ اور عارف اس کی بنیاد ہوتی ہے۔ اور ایش تعالیٰ کا علم رعب ڈالنے والا اور کھٹکھٹانے والا ہوتا ہے۔ غرابی مہماںی۔

تمہارا اسلام صحیح نہیں ہوا۔ تم اس مقام تک کیسے پہنچتے ہو۔ اور مخلوق کو سکھاتے پڑھاتے ہو۔ (نیچے) اترو نہیں تو میں تمہیں سر کے بل گراؤں گا۔ دین مختلف ہوتے ہیں۔ ایمان حق اور باطل میں فرق کرتا ہے۔ اور ہر منافق کو اس کی گدی سے علیحدہ کرتا ہے۔ اپنے منزہ سے نیچے اتارتا ہے۔ اور اس کو لوگوں سے بات کرنے سے چپ کرتا ہے۔ اے ساری مخلوق۔ میں ایش تعالیٰ کی وجہ سے تمہارے سے بے نیاز ہوں۔ بے نیازی میرے ہاتھ ہے۔ اور میں دنیا سے ذرہ بھر بھی نہیں رکھتا ہوں۔ اگر دہ مجھ کو دے۔ تو مخلوق میں سے کون ہے جو میرے پر احسان کرے۔ میں نے اس چیز کو ایش تعالیٰ کے ہاتھ سے لیا۔ اور اس کی شہرت کو بکواس جانا۔ اور میں اپنے پر دردگاہِ اعلیٰ کا شکر کرتا ہوں۔ جس نے مجھ کو امان دی۔ جب میں کھسی کو کوئی چیز دیتا ہوں۔ تو ایش تعالیٰ کی توفیق سمجھتا ہوں۔ کہ اپنی بخشش کو میرے ہاتھ پر کس طرح جاری کر دیا۔ چنانچہ میں سمجھتا ہوں۔ کہ وہی دینے والا ہے۔ نہ کہ میں۔ وہ تمہاری ہمت کے مطابق دیتا ہے۔ اور تمہاری ہمت کے مطابق روک لیتا ہے۔ اور اسی یہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ بے شک ایش تعالیٰ بڑے بڑے کاموں کو پسند کرتے ہیں اور چھوٹے چھوٹے کاموں کو ناپسند کرتے ہیں۔

اے لوگو! اپنے بچوں کو اور اپنے گھر والوں کو ایش کی عبادت اور

اس کے ساتھ حسن ادب اور اس سے راضی رہنا سکھا۔ اور اپنی روزی کا اپنے دلوں سے فکر نہ کر د۔ بلکہ اس کی اپنی بھائی اور اپنی کوشش کی حیثیت سے فکر کر د۔ میں تمہارے میں سے بہتوں کو دیکھتا ہوں کہ تم نے اپنے پچوں کو ادب سکھانا چھوڑ دیا۔ اور اپنی روزی کی فتوح میں لگ کرے۔ المث کر د۔ ٹھیک کر دے گے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے سب حاکم ہیں۔ اور تمہارے سے تمہاری رعایت کے بارے میں باز پرس ہو گی۔ اس کے بچے اور اس کی بیوی کے ادب کے بارے میں پرس ہو گی۔ اور اس کے بچوں اور اس کی بیوی سے سوال ہو گا۔ ہر آقا سے اس کے غلام کے بارے میں اور ہر غلام سے اس کے آقا کے بارے میں سوال ہو گا۔ استاد سے بچوں کے بارے میں اور مکھیا سے اس کے گاڑی والوں کے بارے میں اور بادشاہ سے اس کے اہل سلطنت کے بارے میں پوچھ ہو گی اور امیر المؤمنین جو ساری مخلوق کا حاکم ہے اس کی رعایا کے بارے میں پوچھ ہو گی۔ رالمغض گویا تمہارے میں سے کوئی نہ ہو گا۔ جس میں سے ہر ایک سے علیحدہ سوال نہ ہو۔ کوشش کرو کہیں تم ظلم تو نہیں کرتے۔ اور حق داروں کے حقوق ادا کرنے کی کوشش کرو۔ آپس میں بخشش دو۔ اور آپس میں رحم کرو۔ تمہارے میں ایک دوسرے پر لعنت نہ بھیجے۔ اور نہ ایک دوسرے کو دبائے۔ محسا سہ کرو۔ اور انچان بن جاؤ اور درستی نہ کرو۔

ایک دوسرے کی لغزشوں سے درگذر کرو۔ لوگوں کو اہل تعالیٰ کے پرده میں رہنے دو۔ بلاطہ اور تلاش اچھی بات کا حکم کرو۔ اور بڑی بات سے منع کرو۔ جو سامنے کریں۔ اسے ناپسند کرو۔ اور جو چھپا ہے۔ تمہیں اس سے کیا۔ پرده پوشی کرو۔ اہل تعالیٰ پرده پوشی کریں گے۔ بنی کریم

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (اسلامی) سزاوں کو شکوک و شبہات کی بناء پر ساقط کر دو۔ اور حضرت علی بن ابی طالب کرم اشہد و جہد سے فرمایا۔ اے علی! اس کی مانند۔ چھرگواہ بنا اور سورج کی طرف اشارہ فرمایا۔ احسان یہ ہے کہ تم دو۔ اور اپنا کوئی ہی حق لو۔ اور اگر تم سے ہو سکے تو اپنا سارا حق بخش دو۔ اور اس پر اور چیز کا راپنے پاس سے) اضافہ کر دو۔ یہ بات تمہارے ایمان و یقین کی طاقت اور تمہارے اپنے پروردگار اعلیٰ پر بھروسہ کی طرف لوٹی ہے۔ جب تم تول کر دو، تو بڑھا دو۔ اہل تعالیٰ قیامت کے لے دو زندگی میزان بڑھا دیں گے۔ اے تو نے والو! بڑھتی دو۔ اہل تعالیٰ تمہیں جو چیز دیں گے۔ بڑھتی دیں گے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ جب دوسرے شخص سے روپوں ایسی کوئی چیز قرض لو۔ تو ادا ایسی کے وقت تو نے والے کے لیے فرمایا۔ تول اور بڑھا دو۔ جب تم سے ایسے میں کوئی کسی آدمی سے کوئی چیز قرض لے تو جو اس سے لی۔ اس سے اچھی اس کو دے۔ اور پہلے آپس میں شرط کیے بغیر اس کو بڑھتی دے۔

اے لوگو! اہل تعالیٰ سے اہل کا قرب خریدو۔ اہل سے اہل خریدو۔ اور جو نصیبے ہیں۔ تو ان کی تو تاریخ پڑھی ہے۔ نہ بڑھتے ہیں۔ اور نہ گھٹتے ہیں۔ چاہے تم ان کو مانگو۔ چاہے تم ان کو نہ مانگو۔ چاہے تم اپنے پروردگار کی عبادات کرو۔ چاہے تم اس کی نافرمانی کرو۔ چاہے محلا فی کرو۔ چاہے برائی کرو۔ ان کا پیچھے والا آگے نہیں ہوتا۔ اور آگے والا پیچھے نہیں ہوتا۔ تمہیں لازم ہے کہ تم اپنے دل سے مخلوق سے نکل جاؤ۔ اور خالق کے سامنے اپنے بھیبھول کے قدموں پر کھڑے ہو جاؤ۔ بے شک اہل سی رزاق ہے۔ اور بغیر اہل مرزوق (رزق دیا گیا) دہی غنی ہے اور بغیر اہل مرزوق ہے۔ دہی

قادر ہے اور غیر ائمہ عاجز ہے۔ دہی محک مسکن مسلط اور مسخر (حرکت دینے والے سکون دینے والا) بخسی کو سر پہ کھڑا کر دینے والے اور بخسی کو ذیر کر دینے والا ہے۔ اور ساری مخلوق اس کے سامنے اسہاب ہے۔ ہر چیز کے لیے ایک سبب بنادیتا ہے، مخلوق کو پھر اسہاب اور دنیا کو اپنے دلوں سے اپنی خلوتوں سے۔ اپنی جلوتوں سے اور اپنے باطنوں سے بھلا دو۔ اس کے ماسوا کو اپنے دلوں سے نکال دو۔ اس سے بچو۔ کشم اپنے دلوں کی طرف دیکھو۔ اور ان میں غیر ائمہ کی طلب اور غیر ائمہ کا ارادہ ہو۔ اور اسلام لاو۔ تابع داری کرو۔ ایک سمجھو۔ توحید اختیار کرو۔ اور قضا پر راضی رہو۔ اور فیصلہ میں فنا ہو جاؤ۔ اپنے پروردگار اعلیٰ کی سنو۔ اور اس کی مخلوق کی سنت سے الگ رہو۔ مخلوق سے الگ رہو۔ اور اس سے اندھے ہو جاؤ۔ بہادری کی گھٹری جس کی گھٹری ہے۔ تم سب توبہ کرو۔ اسی گھٹری اپنے دلوں سے توبہ کرو۔ موت اور اس کے بعد کی چیزوں کو یاد کرو۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے رہتے۔ اس کو زیادہ یاد کرو۔ اور مزول کی مذمت کرو۔ پس جس نے محتوا میں یاد کیا۔ اس کو زیادہ ملا۔ اور جس نے بہت میں یاد کیا۔ اس کو محتوا اکیا۔ موت کی یاد دلوں کی بھیاری کی دوا ہوتی ہے۔ اور اس کے بادل دلوں پر برستے ہیں۔ موت کا بھلا نا دل کو سخت کر دیتا ہے۔ اور اس کو طاعت میں سست بنادیتا ہے۔ اور مخلوق کی طرف دیکھنا اور مخلوق کی طرف منسوب کرنا اور اس کی طرف نقصان اور نفع کا منسوب کرنا اس کو کافر بنادیتا ہے۔ اور اس کو برا بنادیتا ہے۔ اور اس کو اپنے پروردگار اعلیٰ کی دلیل سے روک دیتا ہے۔ انسان پر اعتماد کرنا ایمان کو کم کرتا ہے۔ اور یقین کے نور کو مٹاتا ہے۔ اور دل کو اس کے پروردگار اعلیٰ

سے روک دیتا ہے۔ اور اس کی طرف سے بیزاری کو دعوت دیتا ہے اور اس کی آنکھ سے گا دیتا ہے۔ اور اس کی نزدیکی کے دروازہ کو بند کر دیتا ہے۔ اور افسوس تمہارے پر۔ تم کیسے مرتے ہو۔ اور تم اس چیز پر ہو جس پر کہ تم ہو۔ اور تمہارے دل اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے ایمان و یقین۔ توحید و اخلاص اور علم و معرفت سے خالی ہیں۔ بد نصیبی تمہاری۔ تمہاری شوخی کتنی زیادہ ہے کہ تم نے رات اور دن اپنے پروردگارِ اعلیٰ پر اعتراض کو اپنی عادت بنایا ہے۔ اعتراض کرنے والا قرب کی محتدی ہنوا نہیں پاتا۔ اس کے ہاتھ ذرہ بھی نہیں پڑتا۔ اے دلوں کے فقرو۔ اے ایمان کے بد نصیبو۔ اعتراض کرنا چھوڑ دو۔ اے ائمہ! ہمیں اور اپنی پسندیدہ چیزوں کو اکٹھا کر دیجئے۔ اور ہمیں اور اپنی تا پسندیدہ چیزوں کو الگ کر دیجئے۔ اور ہمیں دنیا اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔

### چوالیسویں مجاہس ہ۔

ایک بزرگ سے منقول ہے۔ فرمایا کہ منافق چالیس سال تک ایک ہی حالت پر باقی رہتا ہے۔ اور صدیق (سچا) ہر دن چالیس مرتبہ بدلتا ہے منافق اپنے دل۔ اپنے مزا۔ اپنی طبیعت۔ اپنے شیطان اور اپنی دنیا پر قائم رہتا ہے۔ ائمہ والوں کی خدمت میں نہیں رہتا۔ اور نہ ریا کاری کی بنا پر ان کی طرف بڑھتا ہے۔ اور نہ زبانی ان کی مخالفت کرتا ہے۔ اس کا سار انکر کھانا۔ پینا۔ پیننا۔ شادی کرنا اور مال جمع کرنا ہوتا ہے۔ کوئی پرواہ نہیں کرتا کس طریقہ سے حاصل ہنوا۔ اس کا جسم اور اس کی دنیا آباد ہوتے ہیں۔ اور اس کا دل اور اس کا دین برباد ہوتے ہیں۔ مخلوق کو خوش کرتا ہے۔

اور خالق کو ناراضی کرتا ہے۔ جب تک اس کا نفاق رہتا ہے۔ اس کا دل سخت اور سیاہ ہی رہتا ہے۔ چنانچہ نہ ہلتا ہے اور نہ پسند سے پیچتا ہے۔ اور نہ نیچھت کو قبول کرتا ہے اور نہ سوچ سے سوچتا ہے۔ چنانچہ بلاشبہ چالیس سال تک ایک حالت پر رہتا ہے۔ اور صدیق (سچا) ایک حالت پر نہیں رہتا ہے۔ اس واسطے کہ وہ مقلب القلوب (دلوں کے پھیرنے والے) کے ساتھ اس کی قدرت کے سمندر میں گھس کر قائم رہتا ہے۔ اس کی لمبائی کو بلند کرتی ہے۔ اور پھر جھکاتی ہے۔ وہ حق تعالیٰ کے ایسے پھیرا اور اس کی الٹ ملپٹ میں جنگل کے پر۔ بھیت کے پودا۔ نہلانے والے کے سامنے مردہ نہلانے والی اور جنانے والی کے ہاتھوں میں بچھے اور سوار کے بلا کے سامنے گیند کی طرح ہوتا ہے۔ وہ اپنا خاہرا اور اپنا باطن اس کے حوالہ کر چکا ہے۔ اور اس کی تدبیر سے راضی ہو چکا ہے۔ اس کو اپنے کھانے کی۔ اپنے سونے کی اور اپنے مزوں کو فکر نہیں ہے۔ بلکہ اس کا فکر اپنے پروردگار اعلیٰ کی خدمت اور اس سے راضی ہونے میں ہے۔ اور اسی واسطے ایک بزرگ نے فرمایا۔ ائمہ والے۔ ان کا کھانا مریضوں کا کھانا۔ ان کا سوتا ڈوبے ہوؤں کا سوتا۔ اور ان کا بات کرنا ضرورت کا ہوتا ہے۔ وہ اپنے دلوں سے اس طرح پڑ کیوں نہ ہوں۔ جب تک دوسرا گواہی نہ دے۔ انہوں نے اپنے پروردگار کے علاوہ کو بھلا دیا ہے۔ دنیا و آخرت اور اس کے مساوا سے پرے ہو گئے ہیں۔ اس کے دروازہ پر بھک گئے ہیں۔ اس کی موافقت کے دروازہ کی دلپیز سے چمٹ گئے ہیں۔ اور رضامندگی اور بے پرواہی سے مل گئے ہیں۔ قضا و قدر ان کی خدمت کرتی ہے۔ اور ان کی آنکھوں کے درمیان بوسہ دیتی ہے۔ اور ان کو اپنے سروں پر امٹھا قی ہیں۔ اگر تم ائمہ والوں

میں سے نہیں ہو. تو اہلہ الدوں کی خدمت کرو۔ ان کی صحبت اختیار کرو۔ ان کے پاس پہنچو۔ ان کے قریب ہو جاؤ۔ ان کے لیے اپنے مال خرچ کرو۔ ان کے افعال کی پیری دی کرو۔ نہ کہ ان کا کلام نقل کرنے اور اس کو اچھا سمجھنے اور اس پر تجھب کرنے کی۔ دوستی اپنے دل کی کرو۔ نہ کہ اپنے پکڑوں کی۔ پہنچو وہ جس کو عام لوگ پہنچتے ہیں۔ کرو وہ جس کو وہ نہیں کرتے۔ ہم کھانے پہنچنے اور شادی کرنے میں ترک دنیا نہیں سمجھتے۔ اہلہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ ”ترک دنیا کی نئی بات انہوں نے نکالی تھی۔ جو ہم زان کیلئے نہیں لے کھا سکتا“، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اسلام میں ترک دنیا کی بات نہیں ہے۔ برگزیدہ بندوں کی خانقاہیں ان کے اپنے دلوں میں ہوتی ہیں۔ اور ان کی روشنی اپنی جانوں۔ اپنی لفسانی خواہشوں اور اپنی طبیعتوں پر ہوتی ہے۔ چنانچہ ان کی تہائیوں میں اس کی مناجات میں ان کو اپنے پردہ گارا علی سے مستاہدہ کی بنا پر محبت حاصل ہوتی ہے۔ حق تعالیٰ جب تم کو میری زبان سے نیکوں کے حال کی خبر دیتے ہیں تو ان میں سے ایک دوسرے کو میری زبان پر نصیحت قبول کرنے کی خبر دیتے ہیں۔ پس تم نصیحت قبول کرو۔ وہ تمہیں (باطن کی) صفائی کی طرف بلاتا ہے۔ وہ تمہیں اپنی مخلوق کو چھوڑنے کی طرف اور اپنی طرف رغبت کرنے کے لیے بلاتا ہے۔ وہ تمہیں بلاتا ہے کہ تم اس کو یاد کرنے والوں میں ہو جاؤ۔ تاکہ اس کے ہاں یاد پا کر صبر کرو۔ سچا بندہ اپنے مولا تے کریم کی تلاش میں رہتا ہے۔ ظاہر میں۔ باطن میں۔ خلوت میں۔ جلوت میں۔ رات میں۔ دن میں۔ سختی اور نرمی کے وقت اور نعمت اور محرومی کے وقت اس کو یاد کرتا رہتا ہے۔ یہاں تک اس کی یاد اس کے ہاں ہوتی ہے۔ اپنے ہاں اپنی طرف اور اپنے دل میں اس

کی یاد سنتا ہے۔ تم ائمہ والوں کے آرام سے غافل ہو۔ اے آرام سے غافل۔ تم غافل ہو۔ تم اپنی ذمہ داریوں سے دور ہو۔ تم دنیا کے معاملات میں عقلمند ہو۔ آخرت کے معاملات میں جاہل ہو۔ تم دلدل میں ہو۔ جتنے ہلتے ہو اتنے ہی دھنستے ہو۔ سچی پناہ۔ توبہ اور عذر خواہی کے ساتھ اپنے ہاتھ ائمہ تعالیٰ کی طرف بڑھاؤ۔ تاکہ تمہیں اس چیز سے چھڑا دے۔ جس میں تم پھنسے ہو۔ خبردار ہو۔ میں تمہیں اپنے دلوں کی۔ اپنی خواہشوں کی۔ اپنی طبیعتوں کی۔ اپنے مزدوں کی اور اپنی کسریشان پر صبر کرنے کی طرف بلاتا ہوں۔ تم میری پکار کا جواب دو۔ اور تم جلد یا بدیر اس کا بچل دیکھ لو گے۔ خبردار ہو۔ میں تمہیں سرخ موت کی طرف بلاتا ہوں۔ ائمہ کے نام سے کون جرأت کرتا ہے۔ کون آگے ہوتا ہے۔ کون جسارت کرتا ہے۔ کون خاطر میں لاتا ہے۔ وہ موت ہے۔ بچھر ہمیشہ کی زندگی ہے۔ بھاگو مت۔ صبر کرو۔ بچھر صبر کرو۔ گھٹری بچھر صبر بہادری ہے۔ اپنے پروردگارِ اعلیٰ کی موافقت پر صبر کرو۔ تم میں سے جس نے رضا بالعقصنا کے بوجھ کو اٹھایا۔ ائمہ تعالیٰ کے بوجھ کو اٹھاتے گا۔ اور اس کا نام بہادری کے دفتر میں لکھے گا۔ جس نے اپنے دل میں خیال کیا۔ یقین کا مالک بنا۔ اور جس نے اپنی چاہی چیز کو جان لیا۔ اس پر خرچ کر دہ چیز آسان ہوتی۔ اپنی جگہ جھے رہو۔ اور جلدی مت چاؤ۔ سچے قدموں سے چلے آؤ۔ یہاں تک کہ حق تعالیٰ کا دروازہ کھٹکھٹا ہو۔ اور اس وقت تک نہ چھوڑو۔ جب تک کہ دروازہ تمہارے لیے کھول نہ دیا جائے۔ اور سواریاں تمہاری طرف نکل آئیں۔ اس سے اپنی حاجتیں مانگنے میں امیدیں لگاؤ۔ جس طرح تمہیں اپنے بادشاہوں، نوابوں اور اپنے مالداروں سے امیدیں لگانا پسند ہے۔ اپنے پروردگارِ اعلیٰ

کی تلاش کرنے اور اس میں فنا ہونے کے سلسلہ میں اپنے الگلوں کی پیروی کرو۔ اے ائمہ! آپ ہمارے پر دردگار ہیں اور ان کے پر دردگار ہیں۔ ہمارے خالق ہیں اور ان کے خالق ہیں۔ ہمارے رازق ہیں اور ان کے رازق ہیں۔ چنانچہ ہمارے ساتھ بھی ان کا سامعاملہ فرمائیے۔ ہمارے میں اندر سے اور ہمارے اوپر سے بادشا ہوں اور غلاموں توابوں اور تابعوں مالداروں اور تنگستوں خواص اور عوام مہنگے اور سستے اور زیادہ اور محتوڑے کی شانوں کو اپنی طرف نکالیجئے۔ ہمیں اپنی یاد دیجئے۔ ہمارے سے اپنے معاملات میں مہربانی کیجئے۔ ہمیں اپنے قرب سے قریب کیجئے اور ہمارے دلوں کو اپنی محبت سے مانوں کیجئے۔ اپنے شیروں اپنے بندوں اور ہر چانور جس کی چوڑی آپ کے قبضہ میں ہے اور جس کی موت پر گرفت ہے کی برابری سے کافی ہو جائیے۔ ہمارے لیے بدوں کی برابری اور نافرمانوں کی چال بازی سے کافی ہو جائیے۔ ہمیں اپنے اس گروہ میں سے بنائیے جس کے لوگ آپ کی جانب اشارہ کرنے والے۔ آپ کی راہ بتانے والے۔ آپ کی طرف بلانے والے۔ آپ کے سامنے عاجزی و انحصاری کرنے والے اور آپ سے تکبر کرنے والوں۔ اور آپ کی مخلوق میں سے ایمان والوں کے ساتھ تکبر کرنے والوں سے تکبر کرنے والے ہیں۔ آمین۔

### پسندیالپیسویں مجلس :-

مخلوق کے بازار سے گزر کر پار ہو جاؤ۔ ایک دروازہ سے داخل ہو۔ اور ان سے (دوسرے دروازہ سے) اپنے دل سے اور اپنی نیت کے ساتھ نکل جاؤ۔ اور اس ایک جنگلی پرندہ کی طرح سے ہو جاؤ۔ جو نہ مانوس کرتا ہے۔

اور نہ مانوس ہوتا ہے۔ نہ دیکھتا ہے اور نہ دیکھا جاتا ہے۔ اس طرح سے رہو۔ یہاں تک کہ تمہارا دل تمہارے پروردگار پر اعلیٰ کے دروازہ کے قریب ہو جاتے۔ پس اسہد والوں کے دلوں کو یہاں کھڑا دیکھے۔ چنانچہ وہ تمہارا استقبال کریں۔ اور تمہیں کہیں۔ کہ تمہاری سلامتی ہی تمہاری مبارک باد ہے۔ اور تمہاری آنکھوں کے درمیان بوسہ دیں۔ بچہ دروازہ کے اندر سے مہربانی کا ہاتھ باہر نکلے۔ پس تمہارا استقبال کرے۔ اور تمہیں اٹھا کر لے جائے۔ اور تمہارا اچھی طرح بناو سنگار کرے۔ تمہاری طرف متوجہ ہو۔ تمہیں کھلائے تمہیں پلاۓ تمہیں خوش کرے۔ اور تمہیں اس کی سیر اور انتظار میں دروازہ پر بھٹکنے جو مریدوں اور طالبوں میں سے آئے۔ اس کا ہاتھ پکڑے اور تمہاری آمد کے وقت اس کو تمہارے ہاتھ کے حوالہ کر دے۔ جب تمہارے لیے یہ بات صحیح ہو جاتے تو مخلوق کی طرف نکلو۔ اور ان کے درمیان اس طرح رہو جیسے مریضوں کے درمیان معالج۔ جیسے پاگلوں کے درمیان عقلمند۔ جیسے اپنے بچوں کے درمیان مشقی ہاپ۔ اس سے پہلے کوئی بزرگی نہیں۔ تم ان کیلئے منافق ہو گے۔ تم ان کے بندے ہو گے۔ تم ان کی اغراض کے تابع ہو گے۔ تم گھمان کرتے ہو۔ کہ تم ان کا علاج کرتے ہو۔ حالانکہ تم ان سے شرک کرتے ہو۔ ان کا علاج تمہارے لیے سزا بن جائے گا۔ کیونکہ جہالت سے جتنی خرابی ہوتی ہے۔ اتنی اصلاح نہیں ہوتی۔

مطلوب کی بات کرو۔ اور بے مطلب بات چھوڑو۔ اگر تم نے اسہد تعالیٰ کو پہچان لیا ہوتا۔ تو تمہیں اس سے زیادہ ڈر ہوتا۔ اور اس کے سامنے بات چیت چھوڑی ہوتی۔ اور اس واسطے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس نے اسہد تعالیٰ کو پہچان لیا۔ اس کی زبان اٹھی۔ یعنی گونجی ہو گئی۔

اس کی دل کی زبان کے گنگ کے ساتھ۔ اور اس کے دل کی۔ اس کے باطن کی، اس کے اندر کی۔ اور اس کے صدق و صفا کی زبان بولتی ہے۔ اور اس کے باطن کی زبان گونجی ہو جاتی ہے۔ اور اس کے حق کی زبان بولتی ہے۔ اور بے مطلب بات میں اس کی بات چیت کی زبان گونجی ہو جاتی ہے۔ اور مطلب کی بات میں اس کی بات چیت کی زبان بولتی ہے۔ اپنے حق میں اس کی طلب کی زبان گونجی ہو جاتی ہے۔ اور حق تعالیٰ کی طلب کی زبان بولتی ہے۔ معرفت کے شروع میں کلام منقطع ہو جاتا ہے۔ اور اس کا سارا وجود پھیل جاتا ہے۔ خود سے اور تم سے فنا ہو جاتا ہے۔ پھر اگر حق تعالیٰ چاہتے ہیں، تو اس کو کھوں دیتے ہیں۔ جب ان سے کلام منظور ہوتا ہے، اس کے لیے زبان پیدا کر دیتے ہیں۔ اور اس سے اس کو گویا فرماتے ہیں۔ اور حکمتوں اور بھیڈوں میں سے جو چاہتے ہیں۔ اس سے اس کو بلواتے ہیں۔ اس کا کلام ایک دوا میں ایک دوا۔ فور میں ایک نور حق میں ایک حق۔ درستی میں ایک درستی۔ سکھرانی میں ایک سکھرانی بن جاتا ہے۔ چونکہ وہ ائمہ تعالیٰ کے حکم سے اپنے دل کے ساتھ ہی بات کرتا ہے۔ جب بغیر حکم کے بات کرتا ہے تو کسی چیز کا مالک نہیں ہوتا۔ غالب امر و فعل سے ہی بات کرتا ہے۔ جو دبایتا ہے۔ اور جب اس طرح ہوتا ہے تو حق تعالیٰ اس بات پر بہت کریم ہیں۔ کہ اس غالب پر گرفت فرمائیں۔ جس میں نہ نفس ہے نہ نفسانی خواہش ہے۔ نہ طبیعت ہے۔ نہ شیطان ہے۔ اور نہ ہی ارادہ ہے۔ جیسے ایک مردہ اپنے بولنے پر۔ اور ایک سونے والا خواب دیکھنے پر پکڑا نہیں جاتا ہے۔ حالانکہ دونوں اس کو دیکھتے ہیں۔ اور اس میں اس کا عمل کرتے ہیں۔ مردہ لوگوں سے ان کی موت کے بعد بھی

کلام سنائیا ہے جس نے مخلوق سے بغیر اس صفت کے کلام کیا۔ تو اس کا چپ رہنا بات کرنے سے بہتر ہے۔ پہلی صفت میں محض بہادر لوگ ہی نکلتے ہیں۔ جو بغیر بہادری اور بغیر جمیعت کے پہلی صفت کی طرف نکلتا ہے، ہلاک ہوتا ہے، خرابی مہماری۔ تم ائمہ تعالیٰ کی محبت کا دعویٰ کرتے ہو۔ اور تم بغیر ائمہ سے محبت کرتے ہو۔ مہمارا دعویٰ مہماری ہلاکت کا سبب ہو گا۔

محبت کا دعویٰ کیسے کرتے ہو۔ اور اپنے ہاں اس کی علامت تو دیکھتے نہیں ہو، محبت بغیر دروازہ اور بغیر کنجی کے گھر میں آگ کی طرح ہوتی ہے۔ اس کا شعلہ اس کے اوپر سے نکلتا ہے۔ محب اپنی محبت کے دروازہ کو بند کر لیتا ہے۔ اور محبت کو چھپاتا ہے۔ اور وہ اس سے ایسی زبان سے جو اس سے خاص ہے، اور ایسے کلام سے جو اس سے خاص ہے۔ ظاہر ہوتی ہے۔ اپنے محبوب کے ساتھ کسی دوسرے کو نہیں چاہتا۔ اور یہ بات اس کی بڑی نشانیوں اور اس کی سچائی میں سے ہے۔ اے جھوٹے۔ اے مسخرے خاموش رہو۔

تم ان میں سے کہاں ہو۔ تم محب نہیں ہو۔ محب کے لیے تو ایمان۔ حرکت۔ اور بے قراری ہوتی ہے۔ اور محبوب کے لیے سکون ہوتا ہے۔ آغوشِ محبت میں سکون سے سو بہا ہوتا ہے۔ محب مشقتوں میں ہوتا ہے۔ اور محبوب کے لیے راحت ہوتی ہے۔ محب متعلم ہوتا ہے۔ اور محبوب علم ہوتا ہے۔ محب مفید ہوتا ہے۔ اور محبوب آزاد ہوتا ہے۔ محب دیوانہ ہوتا ہے اور محبوب عقلمند ہوتا ہے۔ بچہ جب سانپ کو دیکھتا ہے، چیختا ہے اور حوار نے جب سانپ کو دیکھا، خاموش رہی۔ جو درندہ کو دیکھتا ہے، چیختا ہے۔ اور بھاگتا ہے اور درندے درندوں سے بھیلتے ہیں۔

ائمہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: اور ائمہ سے ڈر، اور ائمہ تمیں سکھا

پڑھا دے گا۔ ”محب ڈرنے والا اور اپنے آپ کو سنوارنے والا ہوتا ہے۔ دروازہ پر اپنے ہاتھ پاؤں اور اپنے دل کو سنوارتا ہے۔ پس جب سنوار جاتا ہے، قرب کے دروازہ سے داخل ہوتا ہے۔ حکم دروازہ پر سے چلا جاتا ہے۔ اور علم دروازہ کے اندر جاتا ہے۔ جس نے حکم کے دروازہ کو سنوار لیا اس سے علم مانوس ہوا۔ اور اس نے اس کو کام کا مالک بنادیا۔ اور اس کو مالدار کر دیا۔ اور اس کو خزانہ دے دیا۔ حکم مشترک دروازہ ہے۔ اور علم خاص دروازہ ہے۔ جو مشترک دروازہ پر حسن ادب اور طاعت اختیار کرتا ہے۔ وہ خاص دروازہ کے پیچے سے مانوس ہو جاتا ہے۔ پیاروں کے گروہ میں سے ہو جاتا ہے۔ اس وقت تک کلام نہیں۔ جب تک کہ راستہ کو لازم پکڑنے والوں سے تمہاری بات لمبی نہ ہو جائے۔ اور بندگی ثابت نہ ہو جائے۔ اور تم اپنے نفس پر یقین اور قصور کی نظر نہ کرو۔ جو اپنے نقصان پر نظر کرتا ہے اس کو کمال حاصل ہوتا ہے۔ اور جو اپنے کمال پر نظر کرتا ہے اس کو نقصان ہوتا ہے۔ الٹ کرو۔ ٹھیک کرو گے۔ مشورہ کرو۔ راہ پاؤ گے۔ صبر کرو۔ کامیابی ہو گی کوشش ہو گی۔ برداشت ہو گی۔ صبر کرو۔ تمہارے پر صبر ہو گا خوش کرو۔ تمہارے سے خوش ہوں گے۔ مضبوط پکڑو۔ تمہیں مضبوط کیا جائے گا۔ سلامتی بھیجو۔ تم سلامت رہو گے۔ موافقہ کرو۔ اور تمہیں توفیق دی جائے گی۔ خدمت کرو۔ اور تمہاری خدمت کی جائے گی۔ دروازہ کو لازم پکڑو۔ اور تمہارے لیے کھلے گا۔ اس سے شتابی نہ کرو۔ اور تمہیں دیا جائے گا۔ عزت کرو۔ تاکہ تمہاری عزت کی جائے۔ قریب ہو جاؤ۔ اور تمہیں قریب کیا جائے گا۔ اور کوشش کرو۔ اور تمہارے لیے کوشش کی جائے گی۔ دل جب اپنے پر دگاہ اعلیٰ کی طرف مجاہد ہو۔ تکلیفوں اور راستوں کو طے کرنے والے

قدموں پر چلتا ہے تو اس تک پہنچ جاتا ہے۔ اس کے ہاں جمارہ تا ہے۔ اس کے لیے لوٹنا باقی نہیں رہتا ہے جمکت سے قدرت اور آلات و اسہاب سے صانع اور مسبب کی طرف منتقل ہوتا ہے۔ اپنی مشیت سے اپنے پروردگار اعلیٰ کی معیشت اور اپنی حرکت اور سکون سے اپنے پروردگار اعلیٰ کے حرکت و سکون کی طرف منتقل ہوتا ہے۔ اے دنیا کے طالبو! جب تک تم اس کی طلب میں رہو گے۔ تم مشقتوں میں رہو گے۔ وہ اپنے سے بھاگنے والے کو ڈھونڈتی ہے، اپنے سے بھاگنے والے کو خود اس کے پیچے دوڑ کر آزماتی ہے اپس اگر اس کی طرف توجہ کرتا ہے۔ اور اپنے جھوٹ پر دلیل پکڑتا ہے۔ تو اس کو پکڑتی ہے۔ اور اس کی خدمت کرتی ہے۔ پھر اس کو مار ڈالتی ہے۔ پس اگر اس کی طرف توجہ نہیں کوتا ہے۔ اور اپنی سچائی اور خدمت پر دلیل پکڑتا ہے۔ تم اس سے بے رغبتی اختیار کر کے اور اس سے بھاگ کر ہی فائدہ اٹھاؤ گے۔ اس سے بھاگو، چونکہ یہ مار ڈالنے والی دھوکہ دینے والی اور جادو کرنے والی ہے۔ اس کو اپنے دلوں سے اس سے پہلے چھوڑ دو۔ کہ یہ تمہیں چھوڑے۔ اس سے بے رغبتی اختیار کرو۔ اس سے پہلے کہ یہ تم سے بے رغبتی اختیار کرو۔ اس سے شادی نہ کرو۔ اگر تم نے اس سے شادی کی۔ تو اپنے دین کو اس کا مہر مقرر نہ کرو۔ یہ شادی کرتی ہے۔ پھر طلاق دیتی ہے۔ اس کا شادی کونا اور اس کا طلاق دینا لکھتی جلدی ہوتا ہے۔ اگر تم نے اس کو اپنے دین سے طلاق دیا۔ تو تمہارا دین اس کا ہر ہوگا۔ چونکہ نہ دنیا کا بدله ہوتا ہے۔ اور شہید موم کا خون آخزت کا بدله ہوتا ہے۔ اور محب کا خون مولیٰ کے قرب کا بدله ہوتا ہے۔ بدصیبی تمہاری۔ تم جب تک دنیا کی خدمت کرتے رہو گے تو وہ تمہارا نقصان ہی کرے گی۔ اور تمہیں فائدہ نہ دے گی۔ جب وہ تمہاری خدمت

کرنے لگ جائے گی۔ تو تمہیں فائدہ دے گی۔ اور تمہارا نقصان نہ کرے گی۔ تو اس کو اپنے دل سے دور کرو۔ اور تم اس کی محبلانی۔ اس کی خدمت اور اس کی ذلت دیکھ چکے ہو۔ مومن کے دل کے سامنے اپنی بہترین صورت میں ہر طرح سے آرستہ ہو کر ظاہر ہوتی ہے۔ پھر تم کہتے ہو۔ اری۔ تم کون ہو۔ پس وہ کہتی ہے۔ میں دنیا ہوں۔ اور تم روپے پیسے سے محبت کرتے ہو۔ ایک بزرگ سے منقول ہے۔ کہ میں نے خواب میں ایک بن سنوری سورت دیکھی۔ تو میں نے اس سے پوچھا۔ تم کون ہوتی ہو۔ پس اس نے جواب دیا۔ میں دنیا ہوں چنانچہ میں نے اس سے کہا۔ کہ میں تجھ سے اور تیری برائی سے امداد تعالیٰ کی پناہ چاہتا ہوں۔ تو اس نے کہا۔ روپے پیسے سے دشمنی کرو گے۔ یہ تمہارے لیے میری برائی سے بچنے کے لیے کافی ہو گا۔ اے جھوٹو! اپنے پروردگارِ اعلیٰ سے ارادت میں ہر سچے کے لیے یہ شرط ہے۔ کہ ظاہر اور باطن میں اس کے مساوا۔ ہے دشمنی رکھے۔ ظاہر دنیا۔ اس کے مزے۔ دنیادار اور جو کچھ دن کے ہاتھوں میں ہے۔ اور مخلوق کی تعریف و ستائش اور اس کی توجہ اور قبولیت ہے۔ اور باطن جنت اور اس کا آرام ہے جس کے لیے یہ بات صحیح ہو گئی ہے اس کے لیے ارادت بھی صحیح ہو گئی ہے۔ اور اس کا دل اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے قریب ہو جاتا ہے۔ اور اس کے قرب کا ہمیشیں اور اس کا مخلص بن جاتا ہے۔ چنانچہ اس وقت دنیا اپنے روپ کے ساتھ اور آخرت اپنے روپ کے ساتھ آتی ہے۔ یہ اپنی آرائشگی سے اور وہ اپنے سرایا کے ساتھ آتی ہے۔ دونوں نوکریاں بن کر اس کی خدمت کرتی ہیں۔ چنانچہ اس کی اچھائی نفس کے لیے ہوتی ہے۔ نہ کہ دل کے لیے۔ دنیا اور آخرت کا کھانا نفس کے لیے ہے۔ نہ کہ دل کے لیے۔ اور قرب کا کھانا دل کے لیے ہے۔ یہی ہے جس کی طرف میں

تمہیں بلاتا ہوں۔ وہ اپنی مخلوق کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارادہ ہے۔ نہ کہ وہ جس کی طرف تم بلاستے ہو۔ اے منافقو! عقلمند وہ ہے جو نتائج پر نظر کرتا ہے۔ اور کاموں کے شروع سے دھوکہ نہیں کھاتا ہے۔ عقلمند وہ ہے جو دنیا اور آنحضرت جزو نوں اللہ کے لیے لونڈیاں ہیں سے قرض لیتا ہے۔ تم ان کی خدمت کرتے ہو۔ اور تم ان کا کلام سنتے ہو۔ وہ دونوں کو جواب دیتا ہے۔ اور دونوں کا کلام سنتا ہے۔ دنیا سے خود اس کی تعریف سنتا ہے۔ تو اس سے وہ خریدتا ہے۔ جس سے اس کی درستی ہو۔ اور دنیا سے اس کے فانی ہونے کی بنا پر بے رغبی کرتا ہے۔ اور دوسری (آخرت) کا خیال اس لیے چھوڑتا ہے کہ وہ فنا ہونے والی۔ پیدا ہونے والی اور اس کو اپنے پروردگار اعلیٰ سے روکنے والی ہے۔ جو اس کی پیروی کرتا ہے۔ اور اللہ کے سوا اس سے رغبت رکھتا ہے۔ چنانچہ دنیا اس کو کہتی ہے۔ مجھے اپنے سایہ میں نہ لو۔ اور مجھ سے شادی کر میں اس واسطے کم میں ایک گھر سے دوسرے گھر کی طرف اور ایک کے قبضہ سے دوسرے کے قبضہ کی طرف منتقل ہونے والی ہوں۔ جب میں بھسی کو دیکھتی ہوں۔ اس کو مار ڈالتی ہوں اور اس کا مال چھین لیتی ہوں۔ مجھ سے ڈڑ کر میں (مزہ) چکھانے والی۔ مار ڈالنے والی اور بے وفا کرنے والی ہوں۔ میں نے کبھی اس کا قول پورا نہیں کیا۔ جس نے میرے سے قول لیا۔ اور آخرت اس کو کہتی ہے۔ میرے پر خرید فروخت کی نشانی ہے۔ میرے پروردگار اعلیٰ فرماتے ہیں۔ ”بے شک اللہ نے ایمان والوں کی جانوں اور مالوں کو جنت کے بدے خرید لیا ہے۔“ میں تمہارے چہرے پر قرب کی نشانی دیکھتی ہوں۔ سو تم مجھ کو مت خریدو۔ اس واسطے کم اللہ تعالیٰ نہیں میرے ساتھ نہ چھوڑیں گے۔ جب اس کے ہاں یہ بات ثابت ہو گئی۔ اور اس نے دونوں کو چھوڑ دیا۔ اور دونوں سے

اپنے پروردگارِ اعلیٰ کو چاہتے ہوئے پھر گیا۔ اللہ نے دنیا اس کی طرف لوٹا دی۔ چنانچہ ضرورت کے بغیر اس سے اپنے نصیبے وصول کرتا ہے۔ اور آخرت کو اس کی طرف لوٹا دیا۔ تاکہ اس کا بد لم اس کے لیے ہو۔ اے اس کے اور اس کے چاہنے والو۔ اے اس سے اور اس سے راضی ہونے والو سنو۔ یہ جس کوئی نے تمہارے لیے بیان کیا۔ تمہارے لیے دوا ہے۔ سو تم اس کو استغفار کرو۔ جو کوئی کسی چیز کو چھوڑتا ہے۔ وہ چیز اس کو ڈھونڈتی ہے۔ مخلوقات کو چھوڑو۔ تاکہ خالی تمہارے سے محبت کرے۔ اللہ تعالیٰ کے ہاں محبوب کی مثال ایسی ہے جیسے اس ملیفن کی مثال جو ایک مشق طبیب کی گود میں ہو۔ وہ خود اس کا ہو۔ اے لوگو! میرے سے (یہ بات اور نصیحت) قبول کرو۔ اور دنیا کو چھوڑو۔ اس واسطے کہ اس سے تمہاری رخصیت اور محبت تمہیں آخرت اور تمہارے پروردگارِ اعلیٰ کے قرب سے روکتی ہے۔ اور تمہارے دلوں کی آنکھوں کو اندھا کرتی ہے۔ دنیا میں دھننا تمہیں آخرت سے روکتا ہے۔ اور دل کی ہمیشی تھیں حق تعالیٰ سے روکتی ہے۔ اے جاہلو! آخرت کے عمل سے دنیا مت کھاؤ۔ پھر ٹوٹے میں پڑو۔

تریاق کے بغیر دنیا کا کھانا مت کھاؤ۔ اس واسطے کہ اس کا کھانا زہر بلا ہے۔ اس کا تریاق تو اس کو چھوڑنا اور اس کے دل سے (دانانی کے سمندر سے) قدرت کے سمندر کی طرف طب سے اس طبیب کی طرف) نکلا ہی ہے۔ جو تمہارے لیے اس کے زہر اور اس کے گوشت کے درمیان فرق کر دیتا ہے۔ کیا تم نے سنا یا دیکھا نہیں کہ سپیرا اس انپ کو پکڑتا ہے۔ پھر اس کو ذبح کرتا ہے۔ اور اس کو پکانا ہے۔ اور اس کے زہر کو ڈھلکاتا ہے۔ پھر اس کا گوشت کھاتا ہے۔ حق تعالیٰ دنیا کی زہر ان کافروں، گنہگاروں کے لیے کہ دیستے ہیں جو

اس پر اترتے ہیں۔ ان کے علاوہ دوسروں کے لیے کس طرح صاف نہ کریں۔ جبکہ وہ اس کے مجان میں۔ ان سے وہ کرتا ہے۔ جو محب اپنے محبوب کے حق میں کرتا ہے۔ ان کے لیے ترشی سے شیرینی کو گندی سے سختی کو جن دیتے ہیں۔ جن سے چاہت ہوتی ہے۔ ان کے لیے کھانا۔ پینا۔ پہننا اور سب چیزیں جن کی ان کو ضرورت ہو۔ صاف کر دیتے ہیں۔ پہ تکلف زہد اختیار کرنے والا کبھی صاف ہوتا ہے اور کبھی صاف نہیں ہوتا۔ کبھی کھڑا ہوتا ہے اور کبھی بیٹھتا ہے۔ اور زادروں کے لیے تو (حقیقت) کھل چکی ہوتی ہے چنانچہ گندی سے صاف چیز کو پہچانتا ہے۔

(ویسے) صاف چیز اس کو پکارتی ہے۔ اور گندی بھی اس کو پکارتی ہے۔ اشد والوں کی طفیں ایک ہی ہوتی ہیں۔ ان کے لیے ایک ہی طرف بلقی رہتی ہے۔ ان کے سامنے مخلوق کی طفیں تنگ ہو جاتی ہیں۔ اور حق تعالیٰ کی طرف ان کے لیے بھل جاتی ہے۔ ان کے لیے مخلوق کی طفیں ان کی سچائی کے باختوں بند کر دی جاتی ہے۔ اور ان کے دلوں کے باختوں خالق کی طفیں کھوں دی جاتی ہیں۔ بے شک ان کے دل بھل جاتے ہیں۔ بڑھ جاتے ہیں۔ بڑے ہو جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے دروازوں پر گرد و غبار پڑ جاتا ہے۔ پس ان کے مالک اور ان کے خالق سوائے کسی کو ان میں داخل ہونے کی قدرت نہیں ہوتی ہے۔ اشد والوں میں سے ہر کوئی دنیا میں سورج اور چاند کی طرح ہوتا ہے۔ یہ دونوں دنیا کی روشنی کا باعث ہیں۔ اور دونوں کا دنیا کی طرف رخ کرنا جو کچھ اس میں ہے۔ اس کو جلا ڈالے۔ تم مردے ہو۔ زمین کی سطح پر کب چلتے ہو۔ عقل سیکھو۔ کہ نہ تم کو عقل ہے اور نہ تم مردوں میں سے ہو۔ تم مردوں کو مخلوق کے سرداروں اور اس کے بڑوں کو پہچانتے ہی نہیں

ہو۔ تمہاری بات پتہ دیتی ہے رجو تمہارے دل میں ہے۔ زبان دل کی تر جان ہوتی ہے۔ جب تھیں ایک آدمی سے محبت اور دوسرے سے دشمنی پڑ جاتی ہے۔ پھر تم اس کو محبت نہیں کرتے ہو۔ اور اس سے تم اپنے دل سے اور طبیعت سے دشمنی کرتے ہو۔ بلکہ ان دونوں کے حکم سے روگردانی کرو۔ دونوں کو قرآن و حدیث کے سامنے پیش کرو۔ اگر اس سے مل جائیں۔ جس سے تم محبت کرتے ہو۔ تو اس کی محبت کی طرف بڑھو۔ اور اگر اس چیز سے مل جائیں جس سے تم دشمنی رکھتے ہو۔ تو اپنی اس سے دشمنی سے باز آؤ۔ اور اگر دونوں اس کے خلاف کریں۔ تو اس کی دشمنی کی طرف بڑھو۔ خرابی تمہاری۔ تم مجھ سے دشمنی کرتے ہو۔ اس وجہ سے کہ میں حق بات کہتا ہوں۔ اور تمیں حق پر جہاتا ہوں۔ مجھ سے محض امداد تعالیٰ سے جاہل بات کا زیادہ اور عمل کا محتوا ہی دشمنی اور جہالت کرتا ہے۔ اور مجھ سے محض۔ قرب نے مجھ کو ہر چیز سے غذا دی ہے۔ میرے اردوگرد پانی بہت ہے۔ اور میں مینڈ کی طرح ہوں۔ مجھے یارا نہیں کہ جو کچھ میرے پاس ہے اس کی بات کروں۔ انتظار کر رہا ہوں کہ پانی ڈالا جائے۔ اور میں بات کروں۔ اس وقت تم اپنی اور دوسرے کی خبر سنو گے۔ تم کب توبہ کرو گے۔ اے بُنْصِيْبُو! اے گنہگارو! اپنے پروردگارِ اعلیٰ سے توبہ کے ذریعہ سے صلح کرو۔ اگر مجھ کو امداد تعالیٰ اور اس کے علم سے شرم نہ ہوتی۔ تو میں کھڑا ہوتا اور تمہارے میں سے کسی کا ہاتھ پکڑتا۔ اور اس سے کہتا کہ تم نے ایسا دلیسا کیا ہے۔ امداد تعالیٰ سے توبہ کرو۔ تمہارے حق میں اور تمہارے سے کوئی بات نہیں۔ جب تک مولائے کریم سے تمہارا ایمان۔ تمہارا یقین اور تمہاری معرفت مصبوط نہ ہو جائے۔ اس وقت تم مصبوط کڑے سے نٹک جاؤ گے۔ اور یہ تمہارے دل کا اس کی طرف پہنچنا ہو گا۔ چنانچہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم امتوں پر فخر کریں گے۔ اے اپنے

زبان سے ایمان لانے والے۔ اپنے دل سے کب ایمان لاوے گے۔ اے اپنی جلوت میں ایمان والے۔ اپنی خلوت میں کب ایمان والے ہو گے۔ دل کے ایمان سے ہی نجات ہے۔ یہی چیز فائدہ دینے والی ہے۔ دل کے کفر کے ساتھ زبان کا ایمان اس میں کوئی فائدہ نہیں ہے۔ منافع کا ایمان ان کا ایمان ہوتا ہے۔ جو تلوار سے ڈرتے ہیں۔ اے اہل کے بندو۔ اہل تعالیٰ کی رحمت سے نا امید مت ہو۔ اور اہل تعالیٰ کے فیض سے نا امید نہ ہو۔

اے دل کے مردو۔ اپنے پور دگارِ اعلیٰ کی یاد اور اس کی کتاب اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی پیروی اور ذکر کی مجلسوں میں حاضری میں ہیشکی اختیار کرو۔ اور یہ چیز تمہارے دلوں کو اس طرح زندہ کر دے گی جیسے کہ مردہ زمین کو اس پر بارش کا بر سنا زندہ کر دیتا ہے۔ جب دل اہل تعالیٰ کی یاد پر ہیشکی اختیار کرتا ہے۔ تو اس کو علم و معرفت۔ توحید و تولک اور ما سوائے اہل سے روگردانی کرنی آتی ہے۔ بختیر یہ کہ دوامی ذکر دنیا اور آخرت میں دوامی خیر کا سبب بنتا ہے۔ جب تک تم دنیا اور مخلوق کے ساتھ رہتے ہو۔ اس وقت تک تم تعریف و مذمت کا اثر قبول کرتے ہو۔ جو نکہ یہ چیز تمہارے دل میں۔ تمہاری نفسانی خواہش میں اور تمہاری طبیعت میں پائی جاتی ہے۔ پھر اپنے جب تمہارا دل تمہارے پور دگارِ اعلیٰ سے مل جاتا ہے۔ اور تمہارا معاملہ اس کے حوالے ہو جاتا ہے تو تمہارا اس سے اثر قبول کرنا جاتا رہتا ہے۔ اور تم ایک بھاری بوجھ سے آرام حاصل کرتے ہو۔ جب تم اپنی طاقت اور اپنے قرب پر اعتماد کر کے دنیا میں مشغول ہو جاتے ہو۔ کاٹتی ہے۔ ٹکڑے ٹکڑے کرتی ہے۔ مشقت میں ڈالتی ہے۔ اور ناراضی کرتی ہے۔ اور اسی طرح جب تم اپنی پوری طاقت سے آخرت میں مشغول ہو جاتے ہو۔ تو وہ

تم کاٹ ڈالتے ہو۔ اور جب تم حق تعالیٰ سے مشغول ہو جاتے ہو۔ تو اس کے ہاتھ کی طاقت اور اس پر توکل کی بنا پر معاش کا دروازہ کھل جاتا ہے۔ اور اس کی توفیق کے ہاتھ فرمانبرداریوں کا دروازہ کھل جاتا ہے جب تم اس کی طلب کی جگہ تک پہنچ جاؤ۔ تو اس سے طاقت اور توبہ و تائید حاصل کرنے میں سچائی مانگو۔ تمہارے دل کے اور تمہارے باطن کے قدم دنیا اور آخرت کے شغل سے فارغ ہو کر اس کے سامنے جمع جائیں گے۔ بد نصیبی تمہاری۔ تمہارا دل بیمار ہے۔ پس کھاتے میں گڑ بڑ کرنے سے اسے محفوظ کرو۔ یہاں تک کہ اس کو اپنے پروردگار کی طرف سے عافیت نصیب ہو۔ بد نصیبی تمہاری۔ تم قرب خداوندی کی کس طرح حص کرتے ہو۔ اور تمہارا دل تمہارے پر غالب ہے۔ اور تمہاری خواہش نفسانی تمہیں یہیں یہیں ہے۔ اور مزول اور لذتوں کی طرف جھکاتی ہے۔ اور تمہاری طبیعت کی آگ تمہاری پرہیزگاری اور بیداری کو جلاتی ہے۔ عقل سیکھو۔ یہ اس کا کام نہیں۔ جو موت پر ایمان و یقین رکھتا ہے۔ یہ اس کا کام نہیں جو حق تعالیٰ کے دیدار کا منتظر ہے۔ اور اس کے حساب و کتاب اور نوک جھونک (چچہ چچہ) سے ڈرتا ہے۔ نہ تمہیں کوئی فکر ہے۔ نہ تمہیں پرہیزگاری حاصل ہے۔ تمہیں دنیا اور آخرت جمع کرنے۔ ان دونوں کے بارے میں سوچنے۔ اہل دنیا اور اہل آخرت کے ساتھ بیٹھنے ایٹھنے اور ان کے سامنے ذلیل ہونے میں رات اور دن چین نہیں ہے۔ امداد والے دنیا۔ زندگی اور مخلوق کی پریشانی کم از کم اٹھاتے ہیں۔ ان میں سے ایک کی مثال اس آدمی کی ہے جس نے اپنی سواری خراسان کی طرف بھیجی۔

سو جسم اس کا حاضر ہے۔ اور دل اس کا سارا گھر ہے۔ مومن اپنا مال آخرت کی طرف بھیجتا ہے۔ اس نے دہان ٹھکانہ کیا ہے۔ سو صبر کرتا ہے۔

اس میں آزمایا جاتا ہے۔ اس کا سارا دل حق تعالیٰ کے قرب میں ہوتا ہے۔ اور اس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ دنیا مون کے لیے قید خانہ ہے۔ مون اپنے ایمان میں رہتا ہے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کو پہچاننے والا اس کا جاننے والا۔ اس کا نزدیکی اور اصل میں اس کا بن جاتا ہے۔ چنانچہ اس وقت اس کو ہر چیز پر ترجیح دیتا ہے۔

اور اپنے اس محل کی سمجھی جو اس کے لیے جنت میں ہے۔ داروغہ کے حوالہ کر دیتا ہے۔ اپنے باطن کو جنت کے دروازوں کی طرف چھپاتا ہے۔ پس ان کو بند کرتا ہے۔ اور مخلوق اور وجود کے دروازے بند کرتا ہے۔ اور اپنے آپ کو بادشاہ کے دروازہ پر ڈالتا ہے۔ وہاں بیمار بیٹا جاتا ہے۔ اور اس طرح گرتا ہے۔ گویا گوشت کا طیکڑا کرا یا ہڑا ہے۔ منتظر ہے۔ کہ مہربانی کے قدموں کا اس پر گزد ہو۔ پس اس کو روندیں۔ نظرِ کرم کے پڑنے اور کرم و احسان کے ہاتھ کے بڑھنے کا انتظار کرتا ہے۔ چنانچہ جو نبی وہ اس حال میں ہوتا ہے۔ اچانک وہ خبر دار طبیب کے سامنے مجت کی آخوش اور قرب کے پر وہ میں ہوتا ہے۔

پس اس کا علاج کرتا ہے۔ اس کی طرف اس کی طاقت لوٹا دیتا ہے۔ اس سے مجت کرتا ہے۔ اور اس کے سامنے اپنا حال اور زیور اور جو جاہتے ہیں نکالتا ہے۔ اور اس کو مہربانی کے کھانا سے کھلاتا ہے۔ اور اس کو مجت کی شراب سے پلاتا ہے۔ چنانچہ اس وقت مہربانی نزدیکی کے گھر میں آتی ہے۔ اور ملٹن کی بزرگی سے خوشی ہوتی ہے۔ ساری مخلوق اس کے ماتحت ہو جاتی ہے۔ اور اس کی طرف مہربانی کی نظر سے دیکھتا ہے۔ اور حق تعالیٰ کے اخلاق اختیار کیے ہوتا ہے۔ اس واسطے کہ اس سے ملنے والوں کے دل مخلوق

کی مربا فی سے بھرے ہوتے ہیں۔ مسلمانوں اور کافروں کی طرف اور خواص و عوام کی طرف مربا فی کی آنکھ سے دیکھتے ہیں۔ ان سے شرعی حدود کی پابندی کا مطالبہ کرتے ہوئے سب پر مربا فی کرتے ہیں۔ ظاہر میں مطالبہ ہوتا ہے۔ اور باطن میں مربا فی ہوتی ہے۔ اے اہل کے بندوں جب تم اہل والوں میں سے کسی ایک کو دیکھو تو اس کی خدمت کرو۔ اور اس کی (ربات اور نصیحت) قبول کرو۔ اس واسطے کم میں تمہارا خیر خدا ہوں۔ اے گھروں اور خانقاہوں میں نفس طبیعت خواہش نفسانی اور علم کی بھی کے ساتھ بیکھنے والوں تمہیں لازم ہے کہ علم پر عمل کرنے والے شیوخ کی صحبت اختیار کرو۔ ان کی پروردی کرو۔ اپنے قدم ان کے قدموں کے پیچے ڈالو۔ ان کے سامنے عاجزی کرو۔ اور ان کی شکستگی پر صبر کرو۔ یہاں تک کہ تمہاری خواہشات نفسانی زائل ہو جائیں۔ اور تمہارے دل شکستہ ہو جائیں۔ اور تمہاری طبیعتوں کی آگ بجھ جائے۔ چنانچہ اس وقت تم دنیا کو پہچانو گے۔ پس اس پر افسوس کرو گے۔ وہ تمہاری باندی بن جائے گی۔ اس پر تمہاری طرف سے جو قرض ہے۔ وہ تمہیں دے گی۔ اور وہی اس کے نزدیک تمہارے تقسیم شدہ نصیبے ہیں۔ ان کو تمہارے لیئے لائے گی۔ اور تم اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے قرب کے دروازہ پر ہو گے۔ یہ اور آخرت اس کی باندیاں ہوتی ہیں۔ جو حق تعالیٰ کی خدمت کرتا ہے۔ جب دل میں توحید پر درش پاتی ہے۔ تو ہر روز بڑھو تری میں ہوتا ہے۔ جو نبی بڑھ جاتا ہے۔ اور بڑا ہو جاتا ہے۔ اور بلند ہو جاتا ہے تو زمین کی سطح پر اور آسمان کے اندر بغیر اہل کو نہیں دیکھتا ہے۔ ساری خلوق اس کے متابع ہوتی ہے۔ اپنے گھر کے باطن اور اپنے پروردگارِ اعلیٰ کے درمیان کھڑا ہوتا ہے۔ چنانچہ اس وقت اس سے ٹھکانہ پاتا ہے۔ اور اس سے

مل جاتا ہے۔ اور اپنے زمانہ کا بادشاہ بن جاتا ہے۔ قضا و قدر اور حکم پر قدرت پاتا ہے۔ بادشاہ کے چنے ہوئے اس کی خدمت کرتے ہیں اور اپنی ذات سے قریب کرتا ہے۔ اے لوگو! امداد اور اس کے رسول اور اس کی مخلوق میں سے نیک لوگوں نے پسح فرمایا۔ وہ بڑی ذات بھی سچی ہے۔ اس واسطے کہ اس نے فرمایا۔ اور امداد سے زیادہ بات کا سچا کون۔ اور نیک لوگ بھی اس کی سچائی سے نکلے ہیں۔

جب تمہارے دل کو حق تعالیٰ کے دروازہ پر کھڑا ہونا پسند آ جاتا ہے، تو تمہارا شرک اور تمہاری طلب زائل ہو جاتی ہے۔ اور تمہارا حُسْن ادب زیادہ ہو جاتا ہے۔ صبر خواہشناک نفسانی کو زائل کر دیتا ہے۔ صبر عادتوں کو فنا کر دیتا ہے۔ اور اسباب کو ختم کر دیتا ہے۔ اور (حبوٹے) خداوں کو نکال پاہر کرتا ہے۔ تم تحریک فتاہ ہو س ہو۔ تم امداد تعالیٰ اور اس کے رسول اور اس کے اولیاء علیهم السلام اور اس کی مخلوق میں سے خواص سے جاہل ہو۔ تم دعویٰ چھوڑنے کا کرتے ہو۔ اور رغبت رکھتے ہو۔ تمہارا چھوڑنا قدموں کا لنگڑاپن ہے۔ تمہاری ساری رغبت دنیا اور مخلوق میں ہے۔ تمیں اپنے پروردگار اعلیٰ سے کوئی رغبت نہیں ہے۔ درے آؤ۔ اور اپنے پروردگار اعلیٰ کے سامنے کھڑے ہو جاؤ۔ حسن اور حسن ادب کو بہتر بناؤ۔ تاکہ میں تمیں تمہارے پروردگار اعلیٰ کی راہ بتاؤ۔ اور تم اس کی طرف راستہ پہچانو۔ اپنی ذات سے عزور کا لباس اتارو۔ اور عاجزی کا لباس پہنو۔ عاجزی کرو۔ بیان تک کا انحصار اختیار کرو۔ تاکہ ہر اس چیز کو جس میں تم ہو۔ اور جس پر تم ہو۔ اٹھ جائے۔ یہ سب حرص پر حرص ہے۔ جب تم دل کے خیال۔ خواہش نفسانی کے خیال اور شیطان کے خیال۔ دنیا کے خیال۔ آخرت کے خیال پھر بادشاہ کے خیال

پھر سب کے آخر میں حق تعالیٰ کے خیال سے خواہشات سے روگردانی کرتے ہو۔

جب تمہارا دل صحیح ہو جاتا ہے۔ تو خیال کے وقت بھر جاتا ہے۔ اور کہتا ہے۔ تم کون سا خیال ہو۔ اور تم کس کی طرف سے ہو۔ پس وہ کہتا ہے۔ کہ میں ایسا دلیسا خیال ہوں۔

تمہارے میں سے بہت ساروں کو حرص پر حرص ہے۔ اپنی خانقاہوں میں بیٹھے مخلوق کی پوچھ کرتے ہو۔ یہ بات جہالت کے ساتھ مخصوص تمہاریوں میں سے بیٹھنے سے نہیں آتی ہے۔

علم۔ عالموں اور عاملوں کی تلاش میں اتنا چلو۔ کہ چلنے کی (ہمہت) باقی نہ رہے۔ یہاں تک چلو۔ کہ چلنے میں کوئی چیز تمہارے چلنے کا ساتھ نہ رہے۔ فرمایا۔ پھر جب تم عاجز ہو جاؤ۔ تو اپنے ظاہر کے ساتھ بیٹھ جاؤ۔ پھر اپنے دل اور اپنے معنی کے ساتھ۔ جب ظاہری اور باطنی طور پر تھک ہار جاؤ گے۔ تو ائمہ تعالیٰ کی طرف سے قرب اور اس سے ملنا نصیب ہو گا۔ جب تم اپنے دل کے خطرے ختم کر دو گے اور تمہارے اعضا اس کی طرف چلنے لگیں گے تو یہ تمہارے اس سے قریب ہونے کی نشانی ہو گی۔ چنانچہ اس وقت خود کو حوالہ کر دے۔ اور (آگے) ڈال دے۔ یہ تمہارے یہے جنگل میں خانقاہ بنائے گا۔ یہ تمہیں دیرانہ میں بھائے گا۔ یا تمہیں آبادی کی طرف لوٹائے گا۔ اور دنیا و آخرت۔ جنوں۔ انسانوں اور فرشتوں اور روحوں کو تمہاری خدمت میں کھڑا کر دے گا۔ جب تم حق تعالیٰ کے دروازہ پر کھڑے ہو جاؤ گے۔ مجھ چیز۔ کیا عجیب چیزیں دیکھو گے۔ تمہارے کھانے کی۔ تمہارے پینے کی۔ تمہارے پہنچنے کی۔ تمہارے وجود کی محبت۔ اور لوگوں کی تعریف و مذمت۔ یہ سب چیزیں جسمانی اعمال

ہیں۔ نہ کہ دلوں کے اعمال۔ یہ دل بارغ بن جائے گا جس میں درخت اور پھل ہوں گے۔ اس میں جنگل۔ ویرانے۔ بہریں اور پہاڑ ہوں گے۔ انسانوں۔ جنوں۔ فرشتوں اور روحوں کے جمع ہونے کی جگہ ہو جائے گی۔ یہ بات عقل سے بالا ہے۔ اے ائمہ! اگر وہ چیز جس میں میں ہوں۔ حق ہے۔ وہ اس کو چلنے والوں کے لیے ثابت فرمادیجئے۔ آپ نے فرمایا۔ تقویٰ یہاں ہوتا ہے۔ اخلاص اس جگہ ہوتا ہے۔ اور سینہ کی طرف اشارہ کر رہے تھے۔ (یعنی ان چیزوں کا تعلق دل سے ہے۔ زبان اور باہتھ سے نہیں) جو کوئی اصلاح چاہے۔ مشارک کے قدموں کے نیچے کی زمین بن جائے۔ ان شیوخ کی صفت کیا ہے؟ دنیا اور مخلوق کو چھوڑنے والے ہیں۔ ان دونوں کو اور جو کچھ عرش سے تخت الشریٰ تک ہے (یعنی ساتوں) آسمانوں کو اور جو کچھ ان میں ہے۔ اور (ساتوں زمینوں) کو اور جو کچھ ان میں ہے۔ الوداع کہہ دینے والے ہیں۔ (ایسے ہیں) جنہوں نے سب چیزوں کو چھوڑا۔ اور ان کو ایسے شخص کی طرف الوداع کی۔ جو پھر کبھی بھی ان کی طرف نہ پڑے۔ اور ساری مخلوق کو چھوڑ دیا۔ اور منجمدہ مخلوق وہ خود بھی ہیں۔ (یعنی اپنے نفووس اور ذوات کو بھی چھوڑ دیا اور اب) ان کی تہی اپنے پروردگار کے ساتھ ہے۔ (کہ وہی فرمائے تو کھائیں اور بولیں۔ ورنہ منہ بند کیے پڑے رہیں) جو شخص اپنے نفس کا وجود رکھتے ہوئے ائمہ تعالیٰ کی محبت کا طالب ہو۔ وہ نفس پرستی اور بے ہودگی میں ہے۔ جس کا زہد اور توحید صحیح ہو جائے وہ لوگوں کے ہاتھوں اور ان کی سخاوت کی طرف نہیں دیکھتا۔ وہ خدا کے بزرگ و برتر کے سوا کسی کو دینے والے نہیں سمجھتا۔ اور نہ ہی اس کے سوا کسی کو مہربانی کرنے والا جانتا ہے۔ اور اے دنیا والو! تم سب کے سب ان باتوں کے سنبھل کے کتنے محتاج ہو۔ اے پُر از جہالت زاہد و متمیں

ان باتوں کے سنبھال کی کتنی ضرورت ہے۔ بناوٹی زاہد میں سے اکثر لوگ مخلوق کے پچاری اور مشترک بننے ہوئے ہیں (کہ سب زہد و عبادت جاہد مال حاصل کرنے کے لیے ہوتی ہے) تم مشترک سے اپنے رب کے دروازہ کی طرف بھاگو۔ اور اس کے پاس کھڑے رہو۔ (مصیبتوں کے آنے سے بھاگو مت) جب تم اس کے دروازے پر کھڑے ہو اور تمہارے پیچھے سے مصیبتوں آئیں تو اس کے دروازہ سے چمٹ جاؤ۔ چونکہ تیری توحید اور تیری سچائی کی ہمیلت سے وہ خود تم سے دفع ہو جائیں گی۔ پس جب تم پر مصیبتوں آئیں تو تمہارے لیے لازم ہے صبر و استقلال پکڑو۔ اس سے گلاب کا پانی پیلے۔ تمہارے لیے کوئی بزرگی نہیں۔ تم دنیا میں عمل کرتے ہو۔ دنیا اپنا حصہ پالیتی ہے۔ اور تم چاہتے ہو کہ کل آخرت بھی تمہارے لیے ہو۔ تمہارے لیے کوئی بزرگی نہیں۔ مخلوق کے لیے عمل کیا۔ اور چاہتے ہو کہ کل خالق تمہارے لیے ہو۔ اور اس سے قریب ہو۔ اور اس کی طرف نظر ہو۔ تمہارے لیے کوئی بزرگی نہیں۔ ظاہر اور غالب تو یہی ہے۔ اور اگر تمہیں (کچھ) دے۔ وہ بغیر عمل کے بھی مہربانی کر دیتا ہے۔ پس وہ اُسی پر ہے۔ میری سنو۔ اور عقل (سے کام) لو۔

ان کی بات سے شروع کرتا ہوں۔ اور اس کی تعریف کرتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے میرے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کی برکت سے اس کا اہل بنایا ہے۔ اور میں اپنے ابا جان اور امی جان رحمۃ اللہ علیہما سے بری ہوں۔ میرے والد صاحب نے دنیا کو اس پر قابل پانے کے باوجود اس کو چھوڑا۔ اور والدہ صاحبہ اس بات سے خوب واقف ہیں۔ اور ان کی اس بات سے راضی تھیں۔ دونوں نیکی، دیانت، مخلوق اور میرے پر شفقت کے مالک تھے۔ مخلوق سے نہیں۔ ان دونوں کی طرف سے میں رسول اور مرسل کی طرف آیا

ہوں۔ اپنی ساری نیخ اور نعمت ان دونوں کے ساتھ اور پاس سمجھتا ہوں۔  
 خلوق میں سے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور ارباب میں سے اپنے پروردگار  
 اعلیٰ کے علاوہ کسی کو نہیں چاہتا ہوں۔ تمہاری بات تمہاری زبان سے ہے۔  
 تمہارے دل سے نہیں۔ تمہاری صورت سے ہے۔ تمہارے معنی سے نہیں۔  
 ایک صحیح دل اس بات سے بھاگتا ہے جو زبان سے نکلتی ہے۔ اس کو سننے  
 کے وقت دل اس طرح ہو جاتا ہے۔ جیسے پرندہ پنجرہ میں۔ جیسے منافق مسجد  
 میں۔ جبکہ کسی مجلس میں سچوں میں کوئی ایک منافق عاملوں میں سے کسی ایک  
 سے بھڑا اور طنکرا جاتا ہے۔ تو اس کی پوری پوری تمنا اس سے نکل جانے کی  
 ہوتی ہے۔ اللہ والوں کے لیے دکھا دا کرنے والوں۔ نفاق رکھنے والوں۔  
 جھوٹ پولنے والوں۔ دعویٰ کرنے والوں۔ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں اور  
 اس کے رسول کوئی صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمنوں کے چہروں پر نشانیاں ہوتی  
 ہیں۔ اور نزیدیہ نشانیاں ان کی باتوں میں ہوتی ہیں۔ سچوں سے اس طرح  
 بھاگتے ہیں۔ گویا وہ حشر سے بھاگ رہے ہیں۔ ڈرتے ہیں۔ کہیں اپنے دلوں  
 کی آگ سے جلانے دیں۔ فرشتے ان کو سچوں اور نیکوں سے دور رکھتے ہیں۔  
 ان میں سے ایک عام کے نزدیک آدمی ہوتا ہے۔ اور سچوں کے نزدیک سور  
 ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک اس کا کچھ دزن نہیں ہوتا۔

اے لڑکو، تمہارے لیے طبیب، کا حکم نہ نہ لازم ہے۔ چونکہ وہ تمہاری  
 امراض کا علاج کرتا ہے۔ اور اس کی مانو۔ اور تم پیچ جاؤ گے۔ تم شاگرد کی پروردی  
 کر د کر وہ تم کو استاد کے پاس اٹھائے جائے گا۔ حکم علم کا غلام ہوتا ہے۔  
 اس کی پروردی کر د اور دیکھو۔ کہاں داخل ہوتا ہے۔ اس کے پیچے داخل ہو جاؤ۔  
 اپنے پروردگار اعلیٰ کا دروازہ طلب کر د۔ اور حکم کے ساتھ اچھی طرح گز بس کر د۔

جو کہ دروازہ کا غلام ہے جب تم حکم کی پیروی نہ کرو گے۔ تو تمیں علم تک بھی رسائی نہ ہو گی۔ کیا تم نے اپنے پروردگار اعلیٰ کا فرمان نہیں سنا۔ ” اور جو تم کو رسول دے۔ اس کو لے لو۔ اور جس چیز سے تم کو منع کرے۔ سو چھوڑ دو۔ ” جب تم اپنے پروردگار اعلیٰ کے دروازہ پر حکم کے ساتھ اچھی طرح گزر لبسر کرو گے۔ اور اس کے ساتھ پکارو گے۔ تمیں جواب دے گا۔ اور تمہارے لیے اپنے قرب کا دروازہ کھول دے گا۔ اور تم کو اپنی مربا فی اور اپنی عزت کے خود پر بھٹاٹے گا۔ اس کے مہمان بن جاؤ گے۔ تمہارے دلوں سے پاتیں کرے گا۔ اور تمہارے باطنوں سے محبت کرے گا۔ اور ان کو وہ علم سکھاٹے گا۔ جس کو اپنی مخلوق میں سے تمہارے خواص کو سکھاتا ہے۔ چنانچہ اس کا حکم اس کے اور مخلوق کے درمیان اور اس کا علم اس کے اور تمہارے درمیان ہو جاتا ہے۔ چونکہ حکم مشترک ہے۔ اور علم خاص ہے حکم ایمان ہے۔ اور علم عیان ہے۔ اے اللہ! ہمیں ہمارے اعمال میں علم و اخلاص دیجئے۔ اور ہمیں اپنے علم کی اطلاع دیجئے۔ اور ہماری اطلاع پر چا دیجئے۔ اور ہمیں دنیا میں نیکی دیجئے۔ اور آخرت میں نیکی دیجئے۔ اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچائیے۔ اور سب تعریف اللہ کے لیے ہے جس کی مربا فی سے نیک کام پورے ہوتے ہیں۔

خاتمہ بالخیس

استاد امام عالم زاہد عابد عارف متقدی قطب فرد غوث شیخ المشائخ دادیا سیدنا دشیخنا شیخ محبی الدین ابو محمد عبد القادر حسینی حسینی بن ابو صالح عبد اللہ بن جلی رضی استد عنہ (استد ان کو ہم سے راضی کرے اور ہمیں ان کے کلام باعتبار لفظ معنی علم اور عمل سے فائدہ پہنچائے) کی تصنیف سے ”جلد الحواطر“ کا مشخص محل ہو گیا۔

## دھایا غوثیہ

یہ ہے جس کی (پیر) کامل عالم کا شفیع حقائق مقدارے خلائق قطب ربانی غوث صد افی حق و دین کے نزدہ کرنیوالے شیخ عبد القادر حسینی جیلیانی قدس اللہ سر العزیز نے وصیت کی ہے۔

اے بیٹے! میں اشہد سے ڈرنے اور خوف کرنے اور اپنے والدین اور سارے مشائخ کے حقوق کو حضوری سمجھنے کی وصیت کرتا ہوں۔ چونکہ اس سے اشہد اپنے بندہ سے راضی ہوتا ہے۔ اور چھپے کھلے حق کی حفاظت کرو۔ اور فہم و فکر، علم و ہم اور رونے کے ساتھ قرآن کی تلاوت کو ظاہر و باطن، خفیہ و اعلانیہ مت چھوڑو۔ اور سب احکام میں حکم آیات کی طرف رجوع کرو۔ کہ قرآن مخلوق پر اشہد کی جھت ہے۔ اور علم (ر دین) سے ایک قدم بھی ادھر ادھر نہ ہو، اور فقة کا علم سیکھو۔ اور جاہل اور عامی صوفی مت بنو۔ اور بازار والوں سے بھاگو۔ کہ یہ مسلمانوں کے حق میں دین کے چور اور راہ کے ٹیکرے ہیں۔ اور اہل توبیہ سنت کے عقائد اختیار کرو۔ اور نئی باتوں سے پچ جاؤ۔ کہ ہر ہر بات بعد عت (ہر دو خطوط وجد انی ختم کرنے ہیں)۔

اور مگر ابھی ہے۔ اور نو عمر رڑکوں، عورتوں، بعثتوں، دولتندوں اور عام لوگوں سے خلماً نہ رکھو۔ کہ یہ چیز مہارا دین بر باد کر دے گی۔ بھوڑی دنیا پر قناعت کرو اور خلوت اختیار کرو۔ اور خوف خدا سے رویا کرو۔ اور حلال کھاؤ۔ کہ یہ نیکیوں کی بخشی ہے۔ اور حرام کو باعثہ مت لگاؤ۔ کمیں تیس قیامت کے دن آگ نہ لگ جائے۔ اور حلال (جانز، حلال کی روزی سے) لباس پہنو۔ کہ تم ایمان اور عبادت کی حلاوت

پاؤ گے۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔ اور اپنے اللہ تعالیٰ کے سامنے  
کھڑے ہونے کی مت بھولو۔ اور رات کی نماز اور دن کے روزے کثرت  
سے رکھو۔ اور امام و پیشوائبے بغیر (نماز اور دوسرا دینی کاموں میں) (مسلمانوں)  
کی جماعت کو مت چھوڑو۔ اور سرداری اور حکومت مت چاہو۔ چونکہ جو سرداری  
اور حکومت کو پسند کرتا ہے، وہ کبھی فلاح نہیں پاتا ہے۔ اور دستاویزات  
پر دستخط نہ کیا کرو۔ اور حکام اور سلاطین کے ہمنشیں مت بنو۔ اور وصیتوں میں  
دخل نہ دو۔ اور لوگوں کے (معاملات) سے اس طرح بھاگو۔ جیسے تم شیر سے  
بھاگتے ہو۔ اور خلوت اختیار کرو۔ تاکہ تمہارا دین برپا دن ہو۔ (ضروریات دین  
کے پیش نظر، سفر کیا کرو۔ کہ تند رست رہو گے، اور غنیمتیں پاؤ گے۔ اور مشائخ  
کے دل کا خیال رکھو۔ کہ بلا وجہ گرفتی اور پریشانی لاحق نہ ہو)۔ ایسی تعریف پر  
دھوکہ مت کھاؤ۔ اور اس کی بات پر غم نہ کرو۔ جو تمہاری مذمت کرتا ہے۔ مذمت  
اور تعریف تمہارے نزدیک براہر ہو جانی چاہیں۔ اور ساری مخلوق سے خوشن  
خلقی سے پیش آؤ۔ اور عاجزی و انکساری اختیار کرو۔ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا۔ کہ جس نے اللہ کے یہے عاجزی و انکساری اختیار کی ہے۔ اللہ اس  
کو بلند کرتا ہے۔ اور بڑائی کرتا ہے۔ اللہ اس کو نیچا دکھاتا ہے۔ اور ہر حالت  
میں نیک و بد کے ساتھ ادب سے پیش آؤ۔ اور ساری مخلوق کو اپنے سے بہتر  
سمجھو۔ خواہ چھوٹے ہو۔ خواہ بڑے۔ اور ہمیشہ ان کو نظرِ رحمت سے ہی دیکھا کرو۔  
اور ہنسو ملت۔ کہ ہنسنا غفلت کی رنشانی ہے۔ اور یہ دل کو مردہ کر دیتا ہے۔  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اگر تم کو معلوم ہوتا جو مجھ کو معلوم ہے۔ تو تم ہنستے  
کم اور رفتے بہت۔ اللہ کے داؤ سے نظر نہ ہو۔ اور اللہ کی رحمت سے  
نا امید نہ ہو۔ اور ڈر اور امید کے درمیان لازم ہے۔ اور روزہ نہ ہونے کی

حالت میں صاف سخنے۔ پاکدا من۔ راستبان۔ با ادب۔ خدار سید۔ داشمن۔ صاحب علم جاہل صوفیوں سے دور ہونے والے۔ اور مشائخ کی مال سے رجائب سے اور عزت سے خدمت کرنے والے بننے رہو۔ اور ان کے دلوں کا۔ ان کے اوقات کا اور ان کی عادتوں کا خیال رکھو۔ اور ان کی کسی بات پر اعتراض نہ کردو۔ ہاں اگر شریعت کے خلاف ہو۔ تو تم اس میں ان کی پیروی مت کرو۔ اگر تم ان پر اعتراض کرو گے۔ تو کبھی فلاخ نہ پاؤ گے۔ اور لوگوں سے (کچھ) نہ مانگو۔ اور ان سے مقابلہ کرو۔ اور نہ ہی کل کے لیے کوئی چیز بچا کر رکھو۔ اس واسطے کہ رزق جتنا قسمت میں لکھا ہے۔ اللہ نے گا۔ اور اللہ نے تمہیں وجودے رکھا ہے۔ اس میں طبیعت اور دل کے سخنی بند۔ جمل اور حسد سے بچو۔ کچھیں اور حسد دوزخ میں جائیں گے۔ اور اپنا حال (اللہ کے ساتھ) کسی بھی طرح ظاہر نہ کرو۔ اور ظاہر کو مت سنوارو۔ کہ یہ باطن کی ویرانی ہے۔ اور رزق کے معاملہ میں اللہ پر بھروسہ کرو۔ کہ بلاشبہ اللہ صنان میں ہیں۔ اور جاندار کو روزی دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ اور زمین پر کوئی چلنے والا نہیں ہے۔ مگر یہ کہ اس کی روزی اللہ کے ذمہ ہے۔ اور ساری مخلوق سے نا امید ہو جاؤ۔ اور ان سے دل نہ لگاؤ۔ اور حق بات کو۔ اگرچہ کڑدی ہو۔ اور ہر معاملہ خالق کے سپرد کرو۔ اور مخلوق میں سے کسی کی طرف مت جھکو۔ ورنہ حق تعالیٰ نے تمہیں اپنے درداڑہ سے دھیل دیں گے۔ اور اپنی جان کا محاسبہ کیا کرو۔ اس واسطے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں۔ ایک آدمی کے اسلام کی بہتری بے مطلب کاموں کو چھوڑنا ہے۔ اور ساری مخلوق کے اللہ کے لیے خیر خواہ بن جاؤ۔ لکھانا۔ پہینا۔ سونا اور بات کم کرو۔ اور مت کھاؤ۔ مگر فاقہ پر۔ اور مت بات کرو۔ مگر ضرورت سے اور مت سو۔ مگر نیند کے غلبہ پر اور رات کی نماز اور دن کے روزے زیادہ

رکھو۔ اور مجلسِ سماع نوج افسد بھی ہو۔ تو بھی اس میں زیادہ نہ بیٹھو۔ کہ یہ نفاق پیدا کرتا ہے بھر دل کو مردہ کرتا ہے۔ اور اس کا انکار بھی نہ کرو۔ کہ بعض لوگ اس کے اہل بھی ہیں۔ اور سماعِ محض ان کے لیے صحیح ہے جس کا دل زندہ ہو۔ اور اس کا نفس مردہ ہو۔ اور جو اس حالت پر بھی ہو۔ اس کا بھی روندہ نماز اور وظائف میں شغوف ہونا زیادہ بہتر ہے۔ اور چاہئے کہ تیرا دل غمگین ہو اور تیرا بدن بیمار ہو۔ اور تیری آنکھ آنسو بھاتی ہو۔ اور تیرا عمل (ریا سے) خالی ہو۔ اور تیری دعا کو شش سے ہو۔ اور تیرے کپڑے پر زے ہوں۔ اور تیرے رفیق فقیر لوگ ہوں۔ اور تیرا الحرم مسجد ہو۔ اور تیری جائیداد علم دین ہو۔ اور تیرا سنگھار زدہ ہو۔ اور تیرا مونس رب کریم ہو۔ کسی کو اپنا دینی بھائی نہ بناؤ۔ جب تک تمیں پانچ عادتیں ظاہر نہ ہو جائیں۔ فقر کو قونگری پر ترجیح دیتا ہو۔ آخرت کو دنیا پر ترجیح دیتا ہو۔ عزت پر مسکنست کو ترجیح دیتا ہو۔ باطنی اور ظاہری اعمال میں صاحبِ نظر ہو۔ اور مرنے کے لیے تیار ہو۔

اے بیٹے! دنیا اور اس کی زیبائشوں سے دھوکہ مت کھانا۔ کہ دنیا ہری بھری ٹھنڈی سیٹھی چیز ہے۔ جو اس سے چپٹا۔ وہ اس سے چپٹی۔ اور جس نے اس کو چپڑا اس نے اس کو چپوڑا دیا۔ اور اس واسطے بھی کہ اس کے باقی رہنے کی کوئی صورت نہیں ہے۔ اور رات اور دن اس سے آخرت کی طرف کوچ کرنے کے لیے تیار رہو۔

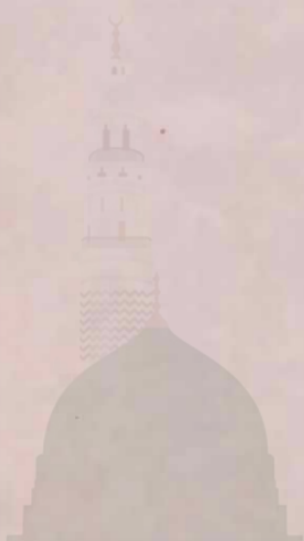
اے بیٹے! خلوتِ نشیمن اختیار کرو۔ اور افسد کے ڈر سے اپنے دل میں اکیلے تھنا اور فکر مند رہو۔ افسد کی دی ہوئی بزرگیوں کو پہچانو۔ اور دنیا میں مسافر کی طرح رہو۔ اور اس سے اسی طرح نکل جاؤ۔ جس طرح اس میں داخل ہوئے مھتے۔ کیونکہ تمہیں نہیں معلوم کہ قیامت کے دن تمہارا کیا نام

(شقی یا سعید) ہو گا۔

حضرت شیخ رضی اللہ عنہ کی نصیحت اپنے الفاظ شریفہ کے ساتھ  
تمام ہوئی۔ اور یہ ان کے مخلصین و مستفیدین میں جو چاہے۔ اور ان سے  
راضی ہو۔ اس کے لیے موثر و مبلغ ہے۔ آمین یا رب العالمین۔

♦





[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



# شمارہ شریف

## صاحبِ کتابِ شفاف

حضرت قاضی عیاض مالکی رحمۃ اللہ علیہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اُن اہل قلم عشاق میں شمار ہوتے ہیں جنہوں نے آپ کی سیرت طیبۃ پر نہایت بلند پایہ کیا ہیں لکھیں۔ آپ ۲۴۶/۱۰۸۲ء میں اندرس میں پیدا ہوتے اور فاس کے ایک قہرہ سے بے پا ہوتے۔ آپ حافظ الحدیث قاضی ابو علی غافلی صوفی کے شاگرد خاص تھے مگر اندرس کے بلند پایہ علام سے استفادہ کیا۔ قرطبی کی یونیورسٹی سے علمی اعزاز حاصل کیا۔ غزا طیں قاضی العصاہ (چینی سُبُّش) کے منصب پر فائز ہے۔ ہزاروں شاگرد آپ کے درستخوان علم سے تفہیض ہوتے۔ اگرچہ دنیا سے علم میں آپ کی تصنیف تاریخ کی طرح روشن ہیں مگر آپ کی کتاب "شفاف" پر تعریف حتحقیق لاصطفیہ دنیا سے اسلام میں بڑی مقبول و مطبوع ہوئی۔ آپ ۲۹/۱۰۵۲ء میں فوت ہوتے۔ مزار پر انوار مرکش می ہے۔ مکمل سدیٹ 330 روپے

مکتبہ نبویہ ○ گنج بخش روڈ لاہور

# **Maktabah.org**

This book has been digitized by [www.maktabah.org](http://www.maktabah.org).

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2011

Files hosted at Internet Archive [[www.archive.org](http://www.archive.org)]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to [ghaffari@maktabah.org](mailto:ghaffari@maktabah.org), or go to the website and click the Donate link at the top.

[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)